
Calvino	y	la	tradición	reformada	es	una	exploración	magistral	y	penetrante	de	las	
facetas	 críticas	 de	 la	 soteriología	 de	 Calvino	 en	 relación	 con	 la	 tradición	
reformada.	 Richard	 Muller	 presenta	 aquí	 el	 fruto	 de	 décadas	 de	 cuidadosa	
investigación	en	las	fuentes	originales	de	los	siglos	XVI	y	XVII.	A	veces	nos	ofrece	
una	visión	satélite	de	las	narrativas	maestras	en	conflicto	a	la	hora	de	relatar	la	
teología	 de	 la	 Reforma	 y	 la	 posreforma.	 Otras	 veces	 nos	 ofrece	 una	 visión	
microscópica	 de	 textos	 concretos	 de	 las	 obras	 de	 Calvino,	 cuidadosamente	
analizados	en	su	contexto.	En	todo	momento	hace	un	llamamiento	a	los	estudiosos	
para	que	definan	cuidadosamente	los	términos	y	eviten	imponer	anacronismos	a	
los	 escritores	 de	 la	 Edad	 Moderna.	 Los	 estudiantes	 de	 teología	 histórica	
interesados	en	cuestiones	como	la	intención	divina	de	la	muerte	de	Cristo,	la	oferta	
gratuita	del	Evangelio,	la	voluntad	de	Dios	para	la	salvación,	la	unión	con	Cristo	y	
la	relación	entre	la	seguridad	de	la	salvación	y	el	fruto	del	Espíritu	encontrarán	
este	libro	estimulante,	esclarecedor	y	útil.	

Joel	R.	Beeke	
Presidente	del	Seminario	Teológico	Reformado	Puritano	

	
La	meticulosa	atención	a	los	textos	y	sus	contextos,	expresada	en	el	lenguaje	vivo	
y	preciso	propio	de	Muller	y	que	expresa	su	astuta	valoración	de	los	teólogos	que	
estudia,	marca	esta	colección	de	obras	nuevas	y	antiguas	del	principal	estudioso	
vivo	de	la	práctica	de	la	teología	reformada	en	los	siglos	XVI	y	XVII.	Muller	adentra	
a	los	lectores	en	el	mundo	intelectual	y	el	pensamiento	de	Calvino	y	de	algunos	
otros,	representantes	de	la	propia	época	de	Calvino	y	de	la	generación	siguiente.	
Muller	sondea	 las	profundidades	de	sus	enseñanzas	en	sus	entornos	históricos	
con	criterio	y	perspicacia,	al	tiempo	que	aclara	las	intrincadas	relaciones	entre	los	
pensadores	reformados.	Muller	sitúa	su	propia	obra	monumental	en	el	marco	de	
la	discusión	académica	actual	y	de	 las	 fuentes	que	han	producido	sus	 ideas,	de	
modo	 que	 los	 lectores	 de	 todos	 los	 niveles	 de	 familiaridad	 con	 la	 teología	
reformada	se	adentrarán	mucho	más	en	sus	riquezas.	

Robert	Kolb	
Profesor	emérito	de	misiones,	Seminario	Concordia,	San	Luis	

	
Este	libro,	escrito	con	fuerza	y	argumentado	de	forma	persuasiva,	pone	de	relieve	
la	diversidad	y	complejidad	de	 la	 tradición	reformada	de	principios	de	 la	Edad	
Moderna.	 Con	 un	 asombroso	 dominio	 de	 una	 amplia	 gama	 de	 fuentes,	 Muller	
ofrece	un	examen	estimulante	y	esclarecedor	de	las	estrechamente	entretejidas	
relaciones	 entre	 teología	 e	historia.	 El	 análisis	 es	penetrante	 y	 los	 argumentos	
abren	nuevos	caminos,	todo	ello	en	conversación	con	generaciones	de	estudiosos	
del	pensamiento	reformado.	Una	lectura	esencial.	

Bruce	Gordon	
Profesor	de	Historia	de	la	Reforma,	Yale	Divinity	School	

	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	ii	

Richard	Muller	ha	sido	la	pieza	clave	en	la	amplia	revisión	de	cómo	se	entiende	la	
teología	 de	 Calvino	 y	 sus	 contemporáneos	 en	 relación	 con	 la	 de	 la	 tradición	
reformada	 posterior.	 En	 esta	 colección,	 ofrece	 al	 lector	 una	 extraordinaria	
selección	de	ensayos	sobre	este	tema.	Amplios	en	su	alcance,	penetrantes	en	su	
argumentación	e	 impresionantes	en	su	erudición,	estos	ensayos	representan	 lo	
mejor	de	Richard	Muller.	Una	cornucopia	erudita.	

Carl	R.	Trueman,	
Profesor	Paul	Woolley	de	Historia	de	la	Iglesia,	Seminario	Teológico	de	

Westminster	
	
Una	 vez	 más,	 Richard	 Muller	 nos	 ha	 proporcionado	 un	 análisis	 sofisticado	 y	
provocador	de	la	tradición	reformada.	En	este	detallado	y	cuidadoso	estudio	de	la	
ortodoxia	 reformada,	Muller	 echa	 por	 tierra	 las	 'narrativas	maestras'	 tanto	 de	
'Calvino	para	los	calvinistas'	como	de	'Calvino	contra	los	calvinistas'.	Rechazando	
las	grandes	narrativas	simplistas,	Muller	va	directamente	a	los	textos.	Al	hacerlo,	
analiza	en	detalle	los	diferentes	contextos,	el	lenguaje,	el	aumento,	la	exégesis	y	
los	debates	cambiantes	de	los	autores.	Demuestra	que	el	desarrollo	de	la	tradición	
reformada	estuvo	determinado	por	muchas	fuentes	además	de	la	de	Juan	Calvino.	
En	sus	análisis	da	vida	a	la	complejidad	y	variedad	de	las	fuentes,	argumentos	y	
doctrinas	de	estos	diversos	autores.	Al	permitirles	hablar	en	sus	propios	términos	
y	en	el	 contexto	de	 los	debates	de	su	época,	demuestra	que	el	desarrollo	de	 la	
ortodoxia	reformada	distaba	mucho	de	ser	monolítico.	Muller	nos	enseña	que	esta	
tradición	surgió	de	múltiples	orígenes,	se	basó	en	diversos	predecesores	y	fuentes,	
y	 debe	 entenderse	 en	 función	 de	 las	 circunstancias	 cambiantes.	 Este	 libro	 es	
indispensable	 para	 comprender	 el	 desarrollo	 de	 la	 teología	 de	 la	 tradición	
reformada.	

Susan	Schreiner	
Profesora	de	Historia	del	Cristianismo	y	Teología,	University	of	Chicago	Divinity	

School	
	
En	este	 impresionante	 libro,	Richard	Muller	da	un	toque	de	clarín	para	que	 los	
eruditos	despierten	de	 su	 letargo	dogmático	al	 abordar	 la	 tradición	 reformada	
temprana	 y	 la	 ortodoxia	 reformada	 sobre	 la	 aplicación	de	 la	 obra	de	Cristo,	 la	
unión	con	Cristo	y	el	orden	de	la	salvación.	Muller	ofrece	una	esclarecedora	lectura	
contextual	de	una	amplia	gama	de	 fuentes	reformadas	de	 los	siglos	XVI	y	XVII.	
Lleno	 de	 matices	 y	 de	 una	 visión	 histórica	 fresca	 que	 atraviesa	 las	 ideas	
confusas,	Calvino	y	 la	 tradición	 reformada	es	un	 recurso	 indispensable	para	 los	
debates	en	curso	sobre	estos	temas	entre	historiadores	y	teólogos.	

J.	Todd	Billings	
Profesor	asociado	de	Teología	Reformada,	Western	Theological	Seminary,	

Holland,	Michigan	
	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 iii	

La	más	reciente	colección	de	ensayos	de	Richard	Muller	ofrece	a	los	lectores	una	
clara	introducción	a	varias	disputas	de	larga	data	sobre	la	identidad	y	la	teología	
de	la	llamada	tradición	calvinista,	así	como	una	entrada	relativamente	breve	en	la	
extensa	 erudición	 del	 propio	 Muller.	 Escritos	 con	 su	 franqueza	 habitual	 e	
impregnados	 de	 un	 dominio	 de	 las	 fuentes	 originales,	 estos	 ensayos	 son	 una	
bienvenida	 defensa	 de	 la	 integridad	 e	 independencia	 de	 los	 exponentes	 de	 la	
tradición	 reformada	 de	 los	 siglos	 XVI	 y	 XVII	 frente	 a	 quienes	 distorsionan	 el	
registro	histórico	o	los	reducen	a	una	serie	de	notas	a	pie	de	página	de	un	Calvino	
que	nunca	existió.	Sensibles	al	contexto	histórico	y	al	género	literario,	así	como	a	
la	influencia	de	las	tradiciones	teológicas	y	la	exégesis	bíblica,	estos	ensayos	son	
una	escuela	de	método	histórico-teológico	responsable.	

John	L.	Thompson,	
Profesor	de	Teología	Histórica	y	Profesor	Gaylen	&	Susan	Byker	de	Teología	

Reformada,	Seminario	Teológico	Fuller;	autor	de	Reading	the	Bible	with	the	Dead:	
What	You	Can	Learn	from	the	History	of	Exegesis	That	You	Can'.	

	
La	relación	de	la	teología	de	los	reformadores	protestantes	del	siglo	XVI	Martín	
Lutero	y	Juan	Calvino	con	los	sistemas	teológicos	desarrollados	por	sus	sucesores	
en	 el	 siglo	 XVII	 ha	 sido	 un	 tema	polémico...	Muller,	 una	 voz	 destacada	 en	 este	
análisis,	 es	 autor	 de	 varias	 obras	 que	 reevalúan	 y	 revalorizan	 el	 desarrollo	
moderno	 temprano	de	 la	 tradición	 teológica	 reformada	y	 su	evolución	hacia	el	
periodo	 de	 la	 firme	 ortodoxia	 reformada.	 Muller	 es	 un	 gran	 maestro	 de	 las	
teologías	 de	 Calvino	 y	 sus	 herederos…	 Todos	 los	 eruditos	 pueden	 estar	
agradecidos	por	las	obras	magistrales	de	Muller,	que	aportan	conocimientos	de	
fuentes	primarias	allí	donde	han	abundado	 las	generalizaciones,	ampliando	así	
enormemente	el	espectro	de	nuestra	comprensión	de	cuestiones	complejas.	

Donald	K.	McKim	
Estudios	Teológicos	

	
[Muller]	ha	luchado	denodadamente	por	una	comprensión	histórica	de	Calvino	en	
su	propio	contexto,	fustigando	a	quienes	han	tratado	de	explotar	al	Reformador	
con	 fines	 dogmáticos,	 haciendo	 de	 Calvino	 un	 calvinista	 o	 presentando	 el	
calvinismo	como	una	'traición'	a	Calvino.	Esa	cruzada	continúa	en	esta	colección	
de	ensayos,	que	reúnen	de	forma	útil	muchos	aspectos	de	la	"tesis	de	Muller".	.		.	
Argumentada	 de	 forma	 persuasiva.	 [Muller]	 comenta	 una	 amplia	 gama	 de	
estudios	sobre	Calvino	y	una	de	sus	características	es	que	no	se	corta	a	la	hora	de	
llamar	a	las	cosas	por	su	nombre,	exponiendo	los	defectos	de	algunas	secciones	de	
los	 estudios	 sobre	 Calvino.	 Se	 trata	 de	 una	 lectura	 obligatoria	 para	 todos	 los	
interesados	en	el	lugar	de	Calvino	en	la	actual	tradición	reformada.	

Tony	Lane	
Teología	

	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	iv	

La	erudición	de	Muller	demuestra	un	estudio	minucioso	de	fuentes	primarias	que,	
de	 otro	 modo,	 serían	 desconocidas.	 Muller	 señala	 fascinantes	 puntos	 de	
continuidad	entre	los	teólogos	reformados	más	conocidos	(Calvino,	Beza,	Ursinus,	
Olevianus,	 Perkins)	 y	 los	 menos	 conocidos	 (Vermiglio,	 Musculus,	 Zanchi,	
DuMoulin,	 Davenant,	 Polanus),	 profundizando	 y	 ampliando	 así	 nuestra	
percepción	de	la	tradición	reformada	temprana.	El	autor	pone	de	relieve	aspectos	
hasta	 ahora	 infravalorados	 de	 los	 primeros	 debates	 reformados	 .	 .	 aportando	
claridad	e	iluminación	donde	antes	prevalecía	la	confusión	intelectual.	

Philip	W.	Butin	
Interpretación	

	
Con	perspicacia	crítica,	un	uso	juicioso	de	las	fuentes	primarias	y	un	compromiso	
exhaustivo	con	la	erudición	actual	sobre	Calvino/Reformado,	Richard	Muller	ha	
ayudado	magistralmente	a	la	academia	y	a	la	iglesia,	especialmente	a	la	tradición	
reformada,	a	comprender	mejor	 la	relación	entre	 la	 teología	de	Calvino	y	 la	de	
quienes	 le	 sucedieron.	 Muller	 destaca	 por	 situar	 a	 toda	 una	 serie	 de	 teólogos	
reformados	 en	 sus	 contextos	 socio-eclesiásticos,	 prestando	 una	 atención	
minuciosa	y	respetuosa	a	su	terminología,	al	tiempo	que	se	cuida	de	no	incurrir	
en	anacronismo	teológico/confesional.	

Bradley	M.	Penner	
Expository	Times	

	
La	lectura	de	la	obra	de	Richard	Muller	es	siempre	intelectualmente	exigente	pero	
educativamente	gratificante,	especialmente	para	quienes	se	interesan	por	el	papel	
que	desempeña	la	contextualización	histórica	en	la	comprensión	del	pensamiento	
de	los	teólogos	del	pasado.	Calvino	y	la	tradición	reformada..	es	otra	magnífica	obra	
de	teología	histórica	salida	de	 la	pluma	de	Muller…	En	general,	Muller	 logra	su	
objetivo	 de	 demostrar	 que	 -contrariamente	 a	 la	 creencia	 popular-	 la	 tradición	
reformada	de	los	siglos	XVI	y	XVII,	lejos	de	ser	una	tradición	monolítica	regida	por	
la	teología	de	una	figura,	fue	un	movimiento	que	experimentó	desarrollos	internos	
que	 dieron	 lugar	 a	 legítimos	 matices	 doctrinales…	Calvino	 y	 la	 tradición	
reformada	continúa	 de	 forma	 persuasiva	 la	 obra	 magistral	 de	 Muller	 sobre	
teología	histórica.	Está	bien	documentada	y	es	lo	bastante	exhaustiva	como	para	
validar	sus	principales	afirmaciones	y	teológicamente	capaz	en	la	descripción	del	
material	histórico	tratado.	

Julián	Gutiérrez	
"The	Gospel	Coalition	

	
Este	libro	es	el	producto	de	muchas	décadas	de	investigación	y	análisis	sobre	la	
relación	 entre	 la	 teología	 de	 la	Reforma	 y	 la	 de	 la	 Post-Reforma.	 Si	 la	 tesis	 de	
'Calvino	contra	los	calvinistas'	no	ha	recibido	ya	su	golpe	mortal,	este	libro	sella	
su	 destino...	 Los	 vigorosos	 argumentos	 de	 Muller	 en	Calvino	 y	 la	 tradición	
reformada	dependen	de	un	agudo	y	extenso	análisis	de	mucha	literatura	primaria	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 v	

y	secundaria,	con	abundantes	e	impresionantes	notas	a	pie	de	página…	Es	un	libro	
excelente.	

Mark	Jones	
Reformation	21	

	
Calvino	 y	 la	 Tradición	 Reformada	 de	 Richard	Muller	 es	 una	 obra	 esencial	 para	
aquellos	 interesados	 en	 la	 teología	 reformada	 histórica.	Muller,	 profesor	 en	 el	
Seminario	 Teológico	 de	 Calvin,	 presenta	 una	 colección	 de	 ensayos	 que	
profundizan	en	la	complejidad	y	diversidad	de	la	tradición	reformada	más	allá	de	
la	 figura	 de	 Juan	 Calvino.	 El	 autor	 demuestra	 de	 manera	 convincente	 que	 la	
historia	 de	 esta	 tradición	 debe	 ser	 estudiada	 con	 matices	 y	 en	 su	 contexto	
histórico.	En	el	provocativo	capítulo	titulado	"¿Era	Calvino	un	calvinista?",	Muller	
examina	 diferentes	 perspectivas	 y	 concluye	 que	 términos	 como	 "calvinista"	 y	
"TULIP"	son	anacrónicos	y	reductivos	cuando	se	aplican	a	los	siglos	XVI	y	XVII.	Los	
capítulos	siguientes	abordan	temas	como	la	suficiencia	y	eficacia	de	la	muerte	de	
Cristo,	 destacando	 la	 existencia	 de	 varias	 formulaciones	 ortodoxas	 sobre	 esta	
doctrina.	 Además,	Muller	 explora	 conceptos	 teológicos	 cruciales	 como	 el	 ordo	
salutis	y	la	unión	con	Cristo,	argumentando	que	estos	eran	vistos	como	doctrinas	
complementarias.	Con	más	de	1,000	notas	al	pie	y	un	enfoque	detallado	y	riguroso,	
este	libro	es	una	lectura	obligada	para	quienes	buscan	una	comprensión	profunda	
de	la	teología	reformada	histórica.	

Samuel	Rodriguez	
New	Horizons	

	
Calvino	 y	 la	Tradición	Reformada	 de	Richard	Muller	 es	una	obra	 indispensable	
para	entender	la	teología	reformada	de	los	siglos	XVI	y	XVII	y	su	interpretación	en	
décadas	recientes.	Muller,	con	su	profundo	conocimiento	y	aguda	crítica,	compila	
ocho	 ensayos	 que	 se	 enfocan	 en	 corregir	 errores	 de	 intérpretes	 posteriores	 y	
explorar	temas	relacionados	con	la	obra	de	Cristo	y	la	salvación	humana.	El	autor	
se	 esfuerza	 por	 liberar	 la	 tradición	 reformada	 de	 la	 etiqueta	 reduccionista	 de	
"calvinismo",	 destacando	 que	 Juan	 Calvino	 no	 fue	 el	 originador	 ni	 la	 guía	
autoritaria	de	la	tradición,	sino	un	organizador	de	segunda	generación	dentro	de	
un	contexto	teológico	más	amplio	y	diverso.	El	libro	brilla	en	su	análisis	detallado	
de	 la	obra	de	Calvino	y	otros	 teólogos	reformados,	mostrando	cómo	conceptos	
como	la	expiación	y	la	unión	con	Cristo	eran	tratados	de	manera	más	compleja	de	
lo	que	algunas	interpretaciones	modernas	sugieren.	Muller	desmonta	la	idea	de	la	
expiación	limitada	tal	como	se	entiende	en	el	acrónimo	TULIP,	explicando	que	la	
obra	de	Cristo	tenía	un	mérito	suficiente	para	todos,	pero	que	la	fe	es	necesaria	
para	recibir	ese	don.	Además,	el	autor	ofrece	una	valiosa	encuesta	sobre	el	orden	
de	la	salvación	y	su	desarrollo	en	la	teología	reformada.	Esta	obra	es	altamente	
recomendada	para	aquellos	interesados	en	la	historia	y	teología	reformada.	

Gary	Neal	Hansen	
Profesor	en	University	of	Dubuque	Theological	Seminary	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	vi	

Calvino	y	 la	Tradición	Reformada	es	una	obra	esencial	para	cualquier	estudioso	
serio	de	Juan	Calvino,	su	legado	y	la	teología	reformada	de	los	siglos	XVI	y	XVII.	El	
libro	 se	 centra	 en	 el	 desarrollo	 de	 cuatro	 doctrinas	 clave	 de	 la	 soteriología	
reformada:	 la	 extensión	de	 la	 expiación,	 el	 orden	de	 la	 salvación,	 la	 unión	 con	
Cristo	y	la	seguridad	de	la	salvación.	Muller	destaca	la	diversidad	y	evolución	de	
estas	 doctrinas	 a	 través	 de	 un	 análisis	 detallado	 de	 fuentes	 primarias	 y	 la	
comparación	de	los	trabajos	de	Calvino	con	los	de	otros	teólogos	reformados.	En	
particular,	examina	el	"universalismo	hipotético"	y	muestra	cómo	teólogos	como	
Moïse	 Amyraut,	 Pierre	 Du	 Moulin	 y	 John	 Davenant	 difieren	 en	 sus	
interpretaciones,	subrayando	que	las	enseñanzas	de	Calvino	no	pueden	ser	la	base	
de	ninguna	posición	definitiva	sobre	este	tema.	El	trabajo	de	Muller	se	distingue	
por	su	rigor	y	claridad,	proporcionando	una	comprensión	matizada	de	la	tradición	
reformada.		

Jeffrey	A.	Fisher	
Church	History	

	
Muller	argumenta	que	los	enfoques	reformados	sobre	la	obra	de	Cristo	y	el	orden	
de	 la	 salvación	 no	 se	 ajustan	 fácilmente	 a	 los	 estereotipos	 y	 representaciones	
erróneas	comunes	tanto	de	Calvino	como	del	pensamiento	reformado	posterior.	
Este	 libro	 desafía	 estas	 caricaturas	 al	 explorar	 en	 profundidad	 temas	 como	 la	
expiación	limitada,	el	universalismo	hipotético,	la	unión	con	Cristo	y	el	orden	de	
la	salvación.	Muller	reconoce	que	sus	propias	interpretaciones	han	evolucionado	
a	 lo	 largo	 del	 tiempo,	 demostrando	 una	 admirable	 disposición	 a	 revisar	 sus	
conclusiones	 a	 la	 luz	 de	 nuevos	 estudios.	 Esta	 autocrítica	 y	 constante	 revisión	
subrayan	su	compromiso	con	una	metodología	historiográfica	rigurosa	y	precisa.	
Al	seguir	los	pasos	de	su	mentor,	David	Steinmetz,	Muller	se	dedica	a	desentrañar	
las	narrativas	recibidas	y	los	anacronismos,	buscando	siempre	la	verdad	histórica.	
La	obra	no	solo	proporciona	un	análisis	detallado	de	 las	doctrinas	reformadas,	
sino	que	también	invita	a	los	lectores	a	reconsiderar	sus	métodos	historiográficos.	
Este	enfoque	meticuloso	y	crítico	convierte	a	Calvino	y	la	Tradición	Reformada	en	
una	 lectura	 esencial,	 que	 promete	 enriquecer	 la	 comprensión	 de	 cualquier	
estudioso	sobre	la	complejidad	y	diversidad	del	pensamiento	reformado.	

Scott	Clark	
Presidente	de	la	Heidelberg	Reformation	Association,	autor,	editor	y	colaborador	

de	varios	libros	y	autor	de	numerosos	artículos.	
	
	



 
 
 
 

CALVINO 
y la 

TRADICIÓN 
REFORMADA 

 

La	obra	de	Cristo	y	el	orden	de	la	salvación	
	
	
	
	
	
	
	
 

Richard A. Muller 
 

Impreso en Lima, Perú 



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

viii	

CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA:	LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	
DE	LA	SALVACIÓN	
	
Autor:	©Richard	A.	Muller	
Traducción:	Jorge	De	Sousa	
Revisión	de	estilo:	Jorge	De	Sousa	
Diseño	de	cubierta:	Angela	García-Naranjo	
Título	original:	Calvin	and	the	Reformed	Tradition	
	

Copyright	2012	by	Richard	A.	Muller	
Originally	published	in	English	under	the	title	Calvin	and	the	Reformed	Tradition	
by	 Baker	 Academic,	 a	 division	 of	 Baker	 Publishing	 Group,	 Grand	 Rapids,	
Michigan,	49516,	U.S.A.	
All	rights	reserved.	

	
Editado	por:	
© TEOLOGIAPARAVIVIR.S.A.C 
José	de	Rivadeneyra	610.	Urb.	Santa	Catalina,	La	Victoria.		
Lima,	Perú.		
ventas@teologiaparavivir.com		
https://www.facebook.com/teologiaparavivir/		
www.teologiaparavivir.com	
Primera	edición:	Agosto	del	2024	
Tiraje:	1000	ejemplares	
	
Hecho	el	depósito	legal	en	la	Biblioteca	Nacional	del	Perú,	N°:	2024-xxxxx	
ISBN	Tapa	Blanda:	978-612-xxxx-xx-x	
	
Se	terminó	de	imprimir	en	agosto	del	2024	en:	
ALEPH	IMPRESIONES	S.R.L.	
Jr.	Risso	580,	Lince	
Lima,	Perú.	
	
Temas:	Iglesia	Reformada-Doctrinas-Historia.	 |	 Jesucristo-Historia	de	las	doctrinas.	 |	
Jesús,	 Cristo-Persona	 y	 cargos.	 |	 Salvación-Cristianismo-Historia	 de	 las	 doctrinas.	 |	
Calvino	,Juan,	1509-1564.	|	El	calvinismo.	|.	Escolástica	protestante.	
	
Clasificación:	BS2555	.M85	2024	|	DDC	230.42	
	
Prohibida	 su	 reproducción	 o	 transmisión	 total	 o	 parcial,	 por	 cualquier	 medio,	 sin	
permiso	 escrito	 de	 la	 editorial.	 Todos	 los	 derechos	 reservados	 y	 exclusivos	
©TEOLOGIAPARAVIVIR.S.A.C.	Las	citas	bíblicas	fueron	tomadas	de	las	versiones	Reina	
Valera	de	1960	y	de	la	Nueva	Biblia	de	los	Hispanos,	salvo	indique	lo	contrario	en	alguna	
de	ellas.	

mailto:ventas@teologiaparavivir.com


CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 ix	

 
 

A 

David C. Steinmetz 

Profesor, mentor, colega, amigo 

con gratitud 

  



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

x	

  



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 xi	

 

TABLA DE CONTENIDOS  
 

PREFACIO	..............................................................................................................	1	

§1.	DE	LA	REFORMA	A	LA	ORTODOXIA:	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	
EN	LA	TEMPRANA	EDAD	MODERNA	............................................................	7	

ACERCÁNDOSE	A	LA	REFORMA	Y	LA	ORTODOXIA	REFORMADA	...................................	7	
DECONSTRUYENDO	LAS	NARRATIVAS	MAESTRAS	......................................................	11	
MÉTODO	Y	CONTENIDO:	UNA	VEZ	MÁS	........................................................................	24	
HACIA	UNA	HISTORIA	INTELECTUAL	CONTEXTUALIZADA	DEL	PROTESTANTISMO	
REFORMADO	.....................................................................................................................	39	
UN	PANORAMA	DEL	ESTUDIO	........................................................................................	60	

§2.	¿ERA	CALVINO	CALVINISTA?	.................................................................	67	

DEFINIENDO	LA	CUESTIÓN:	DISTINTAS	INTERPRETACIONES	DEL	“CALVINISMO”	 67	
“Calvinismo”	como	la	posición	del	propio	Calvino	.....................................	68	
“Calvinismo”	como	el	planteamiento	de	los	“seguidores”	de	Calvino	71	
“Calvinismo”	como	el	nombre	de	la	tradición	reformada	.......................	76	

CONSIDERACIONES	TEOLÓGICAS:	CALVINO	EN	RELACIÓN	CON	LOS	REFORMADOS	
POSTERIORES	...................................................................................................................	77	
El	problema	del	TULIP	o	“doctrinas	de	la	gracia”	......................................	79	
El	problema	de	la	predestinación,	el	cristocentrismo	y	los	dogmas	
centrales	.......................................................................................................................	85	
Las	dicotomías	humanista	versus	escolástico	..............................................	89	
Calvino,	el	calvinismo	y	la	teología	del	pacto	...............................................	92	

CONCLUSIONES	................................................................................................................	93	

§3.	CALVINO	SOBRE	LA	SATISFACCIÓN	DE	CRISTO	Y	SU	EFICACIA:	LA	
CUESTIÓN	DE	LA	“EXPIACIÓN	LIMITADA”	...............................................	99	

“EXPIACIÓN”	Y	“EXPIACIÓN	LIMITADA”:	UN	PROBLEMA	DE	TERMINOLOGÍA	.......	104	
LA	UNIVERSALIDAD	DE	LA	OFERTA	Y	LA	LIMITACIÓN	DE	LA	SALVACIÓN:	LA	
CUESTIÓN	EXEGÉTICA	...................................................................................................	112	
CALVINO	Y	LA	DISTINCIÓN	ESCOLÁSTICA	TRADICIONAL:	SUFICIENCIA	INFINITA	Y	
EFICACIA	LIMITADA	.......................................................................................................	128	
MANDUCATIO	INDIGNORUM	Y	LA	LIMITACIÓN	DE	LA	EFICACIA	SACRAMENTAL	....	141	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

xii	

INTENCIÓN	SALVÍFICA	LIMITADA,	INTERCESIÓN	LIMITADA	Y	UNIÓN	LIMITADA:	
ASPECTOS	CORRELATIVOS	DEL	OFICIO	SACERDOTAL	DE	CRISTO	...........................	144	
CONCLUSIONES	..............................................................................................................	151	

§4.	¿UNA	HISTORIA	DE	DOS	VOLUNTADES?	JUAN	CALVINO,	MOÏSE	
AMYRAUT	Y	PIERRE	DU	MOLIN	SOBRE	EZEQUIEL	18:23	................	159	

MOÏSE	AMYRAUT,	JUAN	CALVINO	Y	LA	EXÉGESIS:	LA	CUESTIÓN	DE	EZEQUIEL	
18:23	.............................................................................................................................	159	
LEYENDO	LA	EXÉGESIS	DE	CALVINO:	MOÏSE	AMYRAUT	Y	LA	INTERPRETACIÓN	DE	
EZEQUIEL	18:23	..........................................................................................................	163	
RESPUESTA	A	MOÏSE	AMYRAUT:	PIERRE	DU	MOULIN	SOBRE	LA	PRÁCTICA	DE	
CITAR	A	CALVINO	Y	LA	INTERPRETACIÓN	DE	EZEQUIEL	18	...................................	179	
CONCLUSIONES	..............................................................................................................	181	

§5.	JOHN	DAVENANT	Y	PIERRE	DU	MOLIN:	DIVERSOS	ENFOQUES	
DEL	UNIVERSALISMO	HIPOTÉTICO	.........................................................	189	

JOHN	DAVENANT	Y	LA	CONTROVERSIA	GALICANA	SOBRE	EL	UNIVERSALISMO	
HIPOTÉTICO	....................................................................................................................	191	
John	Davenant,	el	Sínodo	de	Dort	y	la	datación	del	debate	................	191	
John	Davenant,	la	delegación	británica	y	el	Sínodo	de	Dort	...............	198	
La	respuesta	de	Davenant	a	la	controversia	galicana	..........................	205	

PIERRE	DU	MOLIN	SOBRE	EL	ALCANCE	Y	EFICACIA	DE	LA	SATISFACCIÓN	DE	CRISTO
	.........................................................................................................................................	218	
Du	Moulin	y	el	debate	sobre	el	universalismo	hipotético	.....................	218	
Pierre	Du	Moulin	contra	los	arminianos	.....................................................	221	
De	Jacobo	Arminio	a	John	Cameron	y	a	Moïse	Amyraut:	Las	
percepciones	de	Pierre	Du	Moulin	en	1637	................................................	228	
La	eficacia	de	la	muerte	de	Cristo	y	la	gracia	universal:	Pierre	Du	
Moulin	contra	Moïse	Amyraut	.........................................................................	231	

CONCLUSIONES	..............................................................................................................	237	

§6.	LA	“CADENA	DE	ORO”	Y	LA	CAUSALIDAD	DE	LA	SALVACIÓN:	LOS	
INICIOS	DEL	ORDO	SALUTIS	REFORMADO	............................................	245	

Ordo	salutis:	el	término	y	sus	orígenes	.........................................................	248	
TRASFONDO	Y	FUNDAMENTOS	DE	LA	ÉPOCA	DE	LA	REFORMA	..............................	255	
Exégesis	de	la	“cadena	de	oro”	en	la	época	de	la	Reforma	..................	255	
Los	reformadores	sobre	la	causalidad	de	la	salvación	..........................	262	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 xiii	

ZACARÍAS	URSINO	Y	LA	CAUSALIDAD	DE	LA	SALVACIÓN	.........................................	271	
La	fe	y	sus	causas	en	la	teología	de	Zacarías	Ursino	..............................	273	
Zacarías	Ursino	sobre	la	causalidad	de	la	justificación	y	la	conversión
	........................................................................................................................................	277	
La	predestinación,	Cristo	y	el	orden	de	la	salvación	...............................	282	

DESARROLLOS	TEMPRANOS	DE	LA	ORTODOXÍA	REFORMADA	................................	294	
Los	comentaristas	reformados	de	finales	del	siglo	XVI	y	del	siglo	XVII
	........................................................................................................................................	294	
Formalizando	la	cadena:	Herman	Rennecherus,	William	Perkins,	
Gulielmus	Bucanus	y	Anthony	Maxey	sobre	la	secuencia	de	las	causas	
de	la	salvación	.........................................................................................................	297	

CONCLUSIONES	..............................................................................................................	308	

§7.	LA	UNIÓN	CON	CRISTO	Y	EL	ORDO	SALUTIS:	REFLEXIONES	
SOBRE	LA	EVOLUCIÓN	DEL	PENSAMIENTO	REFORMADO	DE	
PRINCIPIOS	DE	LA	EDAD	MODERNA	.......................................................	311	

FORMULACIONES	FUNDAMENTALES	DE	LA	UNIO	CUM	CHRISTO	............................	315	
Calvino	sobre	la	unión	con	Cristo	y	la	aplicación	de	la	salvación	....	315	
Otras	influencias	en	el	desarrollo	temprano	ortodoxo	reformado:	
Pierre	Viret,	Pedro	Mártir	Vermiglio	y	Wolfgang	Musculus	...............	327	

LA	UNIO	CUM	CHRISTO	EN	LOS	DESARROLLOS	HACIA	LA	ORTODOXIA	REFORMADA	
TEMPRANA	.....................................................................................................................	337	
Girolamo	Zanchi	sobre	la	unión	con	Cristo	................................................	338	
Teodoro	de	Beza	y	la	unio	cum	Christo	........................................................	342	
Gaspar	Oleviano,	exégesis	y	la	unio	cum	Christo	.....................................	346	

LA	ORTODOXIA	REFORMADA	Y	LA	UNIO	CUM	CHRISTO:	DE	LA	EXÉGESIS	A	LA	
FORMULACIÓN	DOCTRINAL	..........................................................................................	349	
La	unión	con	Cristo	en	la	exégesis	ortodoxa	temprana	de	Romanos	8
	........................................................................................................................................	349	
Wiliam	Perkins,	Amandus	Polanus	y	William	Ames:	La	aplicación	de	
la	salvación	y	la	unión	con	Cristo	en	la	ortodoxia	temprana	.............	353	
Desarrollos	posteriores	a	Perkins,	Polanus	y	Ames:	La	unión	con	
Cristo	en	la	ortodoxia	reformada	tardía	.....................................................	364	

CONCLUSIONES	..............................................................................................................	368	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

xiv	

§8.	JUAN	CALVINO,	TEODORO	BEZA	Y	LOS	REFORMADOS	
POSTERIORES	SOBRE	LA	SEGURIDAD	DE	LA	SALVACIÓN	Y	EL	
“SILOGISMO	PRÁCTICO”	..............................................................................	377	

EL	PROBLEMA	DEL	SILOGISMO	PRÁCTICO	..................................................................	377	
El	silogismo	práctico	y	la	búsqueda	de	la	certeza	a	principios	de	la	
Edad	Moderna	.........................................................................................................	377	
Calvino	y	el	“syllogismus	practicus”	en	la	erudición	contemporánea
	........................................................................................................................................	382	
Definiendo:	¿qué	es	un	“silogismo	práctico”?	............................................	387	
Calvino	y	el	problema	de	la	seguridad	de	salvación	...............................	389	

LA	SEGURIDAD	DE	SALVACIÓN	Y	EL	SILOGISMO	PRÁCTICO	DESPUÉS	DE	CALVINO
	.........................................................................................................................................	400	
Teodoro	de	Beza	y	el	“syllogismus	practicus”	...........................................	400	
Después	de	Beza:	El	silogismo	en	algunos	escritores	reformados	
posteriores	................................................................................................................	416	

CONCLUSIONES	..............................................................................................................	423	

§9.	CONCLUSIONES	........................................................................................	429	

ÍNDICES	.............................................................................................................	441	

 



 

 
 
 
 

PREFACIO 
 
 
Los ensayos del presente volumen surgen del trabajo de varias décadas 
y representan una serie de estudios relacionados sobre el desarrollo de 
la tradición reformada desde la época de Calvino hasta la era de la 
ortodoxia. En su nivel y enfoque más generales, el libro es una 
continuación del argumento básico planteado en mis otros estudios de 
la época, aunque en relación con temas diferentes, a saber, que la 
tradición reformada es un movimiento diverso y abigarrado que no es 
adecuado describir como fundado únicamente en el pensamiento de 
Juan Calvino, o en términos de derivación o desviación de Calvino 
(como si su teología fuera la norma para toda la tradición). Los 
presentes ensayos profundizan en el factor metodológico al plantear 
cuestiones fundamentales sobre la naturaleza de una tradición y los 
problemas inherentes a las narrativas maestras de los siglos XIX y XX 
sobre los cambios que tuvieron lugar a principios de la Edad Moderna. 

Como en el caso de mis estudios anteriores sobre la Reforma y el 
pensamiento reformado de la ortodoxia, este trabajo es un ejercicio de 
historia intelectual que examina las trayectorias del pensamiento 
reformado, no una obra dogmática dedicada a la formulación de las 
doctrinas reformadas para el presente. Su método asume que un escritor 
no puede llevar al mismo tiempo dos sombreros, ni servir a dos amos, 
y que el compromiso con la dogmática contemporánea en medio del 
análisis de un documento histórico solo da como resultado el 
enturbiamiento de las aguas históricas y la pérdida de un compromiso 
genuino con el pensamiento de los siglos pasados, un problema 
lamentablemente característico de gran parte de lo que todavía pasa por 



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

2	

estudios sobre Calvino y el calvinismo. No es que los teólogos deban 
evitar leer y meditar sobre las fuentes históricas. Más bien, es necesario 
que historiadores y teólogos ejerzan un cuidado metodológico, de modo 
que el historiador no importe nociones extrañas y anacrónicas a la tarea 
de presentar una teología antigua a un lector moderno, y que el teólogo 
no distorsione el significado de un documento en aras de una nueva 
presentación o recuperación contemporánea.1 

En un plano más específico, los ensayos del libro plantean el 
argumento de que los enfoques reformados en desarrollo sobre la obra 
de Cristo y el orden de la salvación no encajan fácilmente en un 
conjunto de caricaturas y tergiversaciones estándar y tristemente 
vigentes tanto de Calvino como del pensamiento reformado posterior 
sobre cuestiones como la expiación limitada, el universalismo 
hipotético, la unión con Cristo y el orden de la salvación. Cuanto más 
de cerca se examinan los documentos, las narrativas dogmáticas más 
antiguas que se encuentran en la discusión de la época en el siglo XX 
se revelan como fundamentalmente erróneas y tendenciosas. Así, la 
narrativa de Calvino como fundador de una tradición reformada 
uniformemente calvinista, la narrativa alternativa de “Calvino contra 
los calvinistas”, las nociones de dogmas centrales o de sistemas 
teológicos predestinacionistas frente a otros cristocéntricos o pactuales, 
la reivindicación más reciente de Calvino como único representante de 
una teología de la unión con Cristo, y las supuestas conexiones entre 
los métodos humanistas o escolásticos y determinados resultados 
dogmáticos deben descartarse.  

Lo que emerge cuando se dejan a un lado las impurezas dogmáticas 
es una abigarrada tradición reformada que se basó de forma variada y 

 
1	 Se	 pueden	 encontrar	magníficos	 ejemplos	 de	 cómo	 abordar	 cuestiones	

contemporáneas	 en	 y	 a	 través	 del	 examen	 del	 pasado	 en	 John	 L.	 Thompson,	
Reading	the	Bible	with	the	Dead:	What	You	Can	Learn	from	the	History	of	Exegesis	
That	You	Can't	Learn	from	Exegesis	Alone	(Grand	Rapids:	Eerdmans,	2007);	Robert	
Kolb	 y	Charles	P.	Arand,	The	Genius	 of	 Luther's	Theology:	A	Wittenberg	Way	of	
Thinking	for	the	Contemporary	Church	(Grand	Rapids:	Baker,	2008);	y	Robert	Kolb,	
Luther	 and	 the	 Stories	 of	 God:	 Biblical	 Narratives	 as	 a	 Foundation	 for	 Christian	
Living	(Grand	Rapids:	Baker,	2012).	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 3	

ecléctica en los antecedentes patrísticos y medievales, que no se apoya 
en la teología de un único fundador, sino que fue diversa desde sus 
comienzos, y que se desarrolló a través del diálogo y el debate durante 
la temprana Edad Moderna. Cuando, además, el pensamiento de 
Calvino se sitúa en el contexto de esta tradición en desarrollo, figura 
como uno de los principales codificadores o sistematizadores de la 
segunda generación de la Reforma, de cuyo pensamiento no siempre se 
apropiaron directamente las teologías de las generaciones posteriores 
de exégetas, teólogos y pastores reformados. 

Hay también varios lugares en el presente volumen en los que son 
evidentes las diferencias entre mi primer trabajo en Cristo y el decreto 
(Christ and the Decree) y mi actual interpretación del lugar de Calvino 
en el desarrollo del pensamiento reformado y en relación con la 
ortodoxia posterior, especialmente en la discusión de la obra de Cristo 
y su limitación y en la discusión del silogismo práctico. En ambos 
casos, reconozco que mi análisis anterior dio más fuerza de la 
justificada a la línea de argumentación neo-ortodoxa sobre las fuentes 
de los siglos XVI y XVII. Concretamente, permití que aspectos de las 
defectuosas narrativas maestras de la modernidad temprana de los 
siglos XIX y XX y elementos de las macrogeneralizaciones teológicas 
neo-ortodoxas sobre el pensamiento de los reformadores y sus 
sucesores desviaran mi atención de los contextos e implicaciones 
originales del pensamiento de Calvino y de varios escritores 
reformados posteriores. 

Los capítulos ofrecen una línea argumental bastante cohesionada 
que descansa sobre dos cuestiones básicas, una metodológica y otra de 
actualidad. Desde el punto de vista metodológico, el capítulo 1 aborda 
las cuestiones de las problemáticas narrativas maestras de la teología 
de la Reforma y de la temprana Edad Moderna, de la naturaleza de una 
tradición teológica, concretamente la tradición reformada, y de cómo 
deben entenderse la evolución de la doctrina, la recepción de la 
argumentación anterior por parte de pensadores posteriores (por 



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

4	

ejemplo, Calvino por parte de los “calvinistas” posteriores) y la 
transmisión de modelos confesionales a contextos posteriores.  

En cuanto a los temas, todos los ensayos se refieren a la obra de 
Cristo y su aplicación a los creyentes. No intento, sin embargo, ofrecer 
un estudio completo de los temas o pensadores implicados en el 
desarrollo reformado, sino que solo he procurado presentar algunas de 
las diversas vertientes del desarrollo del pensamiento reformado. Así, 
en la cuestión de la extensión de la obra de Cristo, he señalado 
cuestiones de interpretación de Calvino en el contexto de sus 
contemporáneos y de algunos de sus antecedentes, y he ofrecido 
algunas pruebas no solo de la relación del enfoque de Calvino con 
versiones posteriores del universalismo hipotético, sino también de las 
variedades significativas del propio universalismo hipotético, pero no 
he trazado las líneas más particularistas del desarrollo reformado, 
aparte de diversas observaciones comparativas y un breve comentario 
sobre mi percepción de la amplia variedad de formulaciones. Ese 
desarrollo, de la mano de pensadores como William Perkins, John 
Owen y Francisco Turretino, se reserva por el momento para estudios 
posteriores. 

La recopilación de ensayos que se encuentra en este volumen debe 
su origen a los esfuerzos del pastor Nam Joon Kim, de la Iglesia Yullin 
de Anyang-City, Corea, y de varios otros de mis colegas coreanos, los 
profesores Won Taek Lim, del Baekseok Seminary and University, 
Byunghoon Kim y Sang Hyuck Ahn, del Hapdong Theological 
Seminary, Sungho Lee, del Kosin Theological Seminary, y Byung Ho 
Moon del Chongshin Theological Seminary, por organizar y acoger una 
serie de conferencias en otoño de 2011, a la hospitalidad de los cuatro 
seminarios y de la Korea Evangelical Theological Society y la Society 
for Reformed Life Theology por darme la oportunidad de pronunciar 
un discurso plenario en su reunión anual. Estas conferencias 
constituyen el núcleo del libro. Una versión anterior del segundo 
capítulo, “¿Calvino era calvinista?”, fue pronunciada originalmente 
como conferencia patrocinada por el H. Henry Meeter Center.  



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 5	

Una versión más breve del capítulo 4, “¿Una historia de dos 
voluntades?”, se publicó anteriormente como artículo en Calvin 
Theological Journal. Los demás ensayos del volumen se publican aquí 
por primera vez. Estoy muy agradecido por la cuidadosa lectura de mi 
texto por parte de Raymond A. Blacketer, Todd Billings y John V. 
Fesko, cada uno de los cuales hizo útiles sugerencias tanto de contenido 
como de composición. Un profundo agradecimiento también al 
traductor de mis conferencias en Corea, Byung Soo Han, cuyas 
habilidades lingüísticas y conocimientos teológicos no solo hicieron 
posibles las conferencias, sino que también sirvieron para aclarar 
pasajes del texto inglés de los ensayos. 

 
Richard A. Muller 

Lowell, Michigan 
 
 



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

6	

  



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 7	

 
 
 

§1. DE LA REFORMA A LA 
ORTODOXIA: LA 

TRADICIÓN REFORMADA 
EN LA TEMPRANA EDAD 

MODERNA 
 
 
Acercándose a la Reforma y la ortodoxia reformada 
 
Entre los inicios de la Reforma en las tres primeras décadas del siglo 
XVI y la desconfesionalización que tuvo lugar entre finales del siglo 
XVII y principios del XVIII, se produjo un importante desarrollo de la 
religión y la teología protestantes, así como de la cultura eclesial e 
intelectual. Desde la perspectiva de la confesionalidad y la formulación 
teológica, ese desarrollo puede describirse como el surgimiento de una 
forma institucional de protestantismo, cimentada en el dato histórico de 
la ruptura con Roma en la época de la Reforma y enmarcada en su 
enfoque de la identidad religiosa y doctrinal por los documentos 
confesionales redactados en gran parte por la primera y segunda 
generaciones de reformadores. En resumen, fue el desarrollo de un 
protestantismo confesionalmente ortodoxo o, como suele denominarse, 
ortodoxia protestante. Desde una perspectiva metodológica, la 
descripción y el análisis de ese desarrollo es mucho más complejo que 



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

8	

el simple relato de las teologías de varios individuos y de las principales 
controversias confesionales, como suele encontrarse en la literatura 
más antigua.1 

Las enseñanzas de un solo teólogo, ni siquiera de uno tan 
importante como Calvino, no bastan para explicar el desarrollo de la 
tradición reformada, incluso en su propia época, y mucho menos a lo 
largo de casi dos siglos. El análisis de debates tales como los 
mantenidos con Roma, o con los luteranos, o en torno a las enseñanzas 
de Arminio, tampoco ofrece una imagen adecuada del desarrollo, dado 
el gran número de debates que no llegaron al nivel confesional y el 
número aún mayor de puntos doctrinales que se desarrollaron con cierta 
diversidad de formulación pero que no llegaron a ser objeto de un 
debate significativo.2 Y, por supuesto, ni la Reforma en general ni la 
tradición reformada en particular surgieron ex nihilo. No solo que la 
Reforma contó con un amplio trasfondo bajomedieval; dentro de esa 
amplia cultura religiosa y teológica de la Baja Edad Media también 
hubo diversas corrientes que se trasladaron a la Reforma y al 
protestantismo posterior a la Reforma, cuya recepción varió de un 
teólogo a otro. 

Los estudios recientes sobre esta evolución han comenzado a poner 
de relieve su complejidad y variedad, dejando de lado las narrativas 
excesivamente simplificadas de gran parte de la erudición anterior. La 
propia Reforma, que en su día se describió como una caja teológica casi 

 
1	Como,	por	ejemplo,	en	Otto	Ritschl,	Dogmengeschichte	des	Protestantismus:	

Grundlagen	 und	Grundzüge	 der	 theologischen	Gedanken-und	 Lehrbildung	 in	 den	
protestantischen	Kirchen,	 4	 vols.	 (Leipzig:	 J.	 C.	Hinrichs,	1908–1912;	Göttingen:	
Vandenhoeck	 &	 Ruprecht,	 1926–1927);	 Arthur	 Cushman	 McGiffert,	 Protestant	
Thought	before	Kant	(London,	1911;	reimpr.	Nueva	York:	Harper	&	Row,	1961);	
Hans	Emil	Weber,	Reformation,	Orthodoxie	und	Rationalismus,	2	vols.	en	3	partes	
(Gütersloh,	1937–1951;	reimpr.,	Darmstadt:	Wissenschaftliche	Buchgesellschaft,	
1966).	

2	 Véase	 la	 discusión	 en	 Richard	 A.	 Muller,	 “Diversity	 in	 the	 Reformed	
Tradition:	 A	 Historiographical	 Introduction”,	 en	 Drawn	 into	 Controversie:	
Reformed	 Theological	 Diversity	 and	 Debates	 within	 Seventeenth-Century	 British	
Puritanism,	 ed.	Michael	 G.	 A.	 Haykin	 y	Mark	 Jones	 (Göttingen:	 Vandenhoeck	&	
Ruprecht,	2011),	págs.	17–30.	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 9	

herméticamente cerrada, se entiende ahora en el contexto de patrones 
culturales más amplios que se remontan a la Edad Media y se extienden 
hasta principios de la Edad Moderna. Los teólogos protestantes 
individuales se entienden ahora no como creadores de una teología 
totalmente nueva y radicalmente bíblica, sino como reformadores 
bastante conservadores cuyas raíces teológicas inmediatas se 
encuentran en el entorno teológico de la Baja Edad Media y cuyas 
fuentes positivas incluían la mayor parte de la tradición más antigua de 
la Iglesia. Más allá de esto, una gran parte de la comunidad académica 
ha reconocido que reformadores individuales como Lutero, 
Melanchthon, Zwinglio, Bullinger y Calvino no pueden entenderse 
correctamente como creadores de teologías únicas abstraídas del 
pensamiento de sus maestros y predecesores inmediatos o de las 
formulaciones teológicas de sus contemporáneos. 

La importancia de este enfoque para la complejidad y variedad del 
desarrollo teológico protestante es particularmente evidente en el caso 
concreto de la tradición reformada, a menudo identificada como 
“calvinismo”. Dado que un número significativo de reformadores 
contribuyó al desarrollo de esta tradición en la generación anterior a 
Calvino, entre ellos varios que, individualmente o en colaboración con 
otros, produjeron el primer conjunto de documentos confesionales 
reformados, y dado que la propia teología de Calvino se desarrolló tanto 
a partir de este contexto previo como en diálogo con otros reformadores 
de su propia generación, el surgimiento de la teología reformada, es 
más, la formación de una tradición específicamente reformada, no 
puede analizarse ni comprenderse adecuadamente si los pensadores 
individuales se abstraen de este contexto religioso y teológico más 
amplio.  

En otras palabras, las formulaciones teológicas de los escritores 
individuales no pueden entenderse correctamente ni de forma aislada ni 
en comparaciones individuales. Este problema fue reconocido por John 
T. McNeill, quien comentó al comienzo de su Historia y carácter del 
calvinismo (History and Character of Calvinism) que ya existían, en los 



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

10	

inicios del desarrollo de la tradición reformada, diferencias “nada 
desdeñables” entre las teologías de Calvino y Zwinglio, pero que estas 
diferencias no eran en última instancia “divisorias” de la tradición 
confesional. McNeill concluyó: “No hay, por tanto, ninguna 
incongruencia en hacer del zwinglianismo una parte del movimiento 
más amplio que, en la inevitable taquigrafía del lenguaje, se denomina 
aquí calvinismo”.3 Por supuesto, la taquigrafía sí es evitable y se podría 
utilizar “reformado” como un término más preciso que “calvinista”. 

En consecuencia, los intentos de abrir brechas intelectuales entre, 
por ejemplo, Calvino y Bullinger, mediante la afirmación de dos 
tradiciones reformadas, o entre Calvino y Beza, mediante la afirmación 
de que las diferencias de matiz entre la teología de Calvino y la de Beza 
son “desviaciones” de Calvino, operan sobre una base falaz.4 Tales 
intentos no tienen en cuenta la diversidad individual dentro de una 
tradición teológica. No tienen en cuenta los diferentes antecedentes, 
fuentes y contextos de las formulaciones de cada teólogo.  

Tampoco observan el surgimiento y desarrollo de una tradición 
confesional de la mano de un grupo bastante diverso de formuladores, 
no consideran la tradición como representada en sí misma por una serie 
de documentos surgidos de diferentes contextos y no identifican los 
patrones de relación y diferencia propios de la propia tradición. Y desde 
una perspectiva metodológica, tampoco observan cómo las 
características más específicas de las formulaciones de un teólogo 

 
3	John	T.	McNeill,	The	History	and	Character	of	Calvinism	(Nueva	York:	Oxford	

University	Press,	1954),	p.	viii.	
4	 Así,	 J.	 Wayne	 Baker,	 Heinrich	 Bullinger	 and	 the	 Covenant:	 The	 Other	

Reformed	Tradition	(Athens,	Ohio:	Ohio	University	Press,	1980);	idem,	“Heinrich	
Bullinger,	 the	 Covenant,	 and	 the	 Reformed	 Tradition	 in	 Retrospect”,	 Sixteenth	
Century	 Journal,	 29/2	 (1998),	 págs.	 359–376;	 Basil	 Hall,	 “Calvin	 against	 the	
Calvinists”,	en	John	Calvin:	A	Collection	of	Distinguished	Essays,	ed.	Gervase	Duffield	
(Grand	Rapids:	Eerdmans,	1966),	págs.	19–37;	Brian	G.	Armstrong,	Calvinism	and	
the	 Amyraut	 Heresy:	 Protestant	 Scholasticism	 and	 Humanism	 in	 Seventeenth-
Century	France	(Madison:	University	of	Wisconsin	Press,	1969);	Alan	C.	Clifford,	
Atonement	 and	 Justification:	 English	 Evangelical	 Theology,	 1640–1790	 (Oxford:	
Oxford	 University	 Press,	 1990);	 e	 idem,	 Calvinus:	 Authentic	 Calvinism,	 a	
Clarification	(Norwich:	Charenton	Reformed	Publishing,	1996).	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 11	

importante son recibidas de forma bastante diferente por otros 
pensadores dentro de la tradición confesional. 

La cuestión que se aborda, por tanto, al reevaluar y reconstruir el 
desarrollo histórico de la ortodoxia reformada como un ejercicio no de 
dogmática moderna sino de historia intelectual, es el rastreo de patrones 
y trayectorias de argumentación dentro de la tradición confesional 
reformada moderna temprana, con vistas al contexto histórico de los 
debates y desarrollos productivos del movimiento bastante diverso 
hacia la confesionalización y la institucionalización en las iglesias 
reformadas. Es importante reconocer, además, que la periodización de 
la Reforma, ortodoxia temprana, alta y tardía, que se extiende desde 
alrededor de 1517 hasta alrededor de 1780, proporciona un marco 
impreciso.  

En concreto, identificar la Reforma como una época comprendida 
entre 1517 y 1565, y la ortodoxia temprana como una época 
comprendida entre 1565 y 1640 o alrededor de esa fecha, no permite 
proponer ni una Reforma completada a partir de 1565, ni una ortodoxia 
confesional temprana plenamente desarrollada a partir de 1565, ni una 
alta ortodoxia uniformemente identificable en 1640, del mismo modo 
que no permite afirmar la existencia de un protestantismo de la época 
de la Reforma definido en 1517. El auge de la ortodoxia temprana en 
particular fue un desarrollo gradual que tuvo sus comienzos en los 
escritos confesionales de mediados del siglo XVI y su mayor expresión 
sistemática solo en una serie de teologías bastante diferentes, aunque 
circunscritas confesionalmente, escritas entre 1590 y las décadas 
posteriores al Sínodo de Dort. Algo parecido puede decirse del 
desarrollo de la alta ortodoxia y del declive de la ortodoxia u ortodoxia 
tardía en el siglo XVIII. 
 
Deconstruyendo las narrativas maestras 
 
La reevaluación de la naturaleza y el carácter de la Reforma y de los 
acontecimientos que siguieron en las iglesias protestantes de finales de 



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

12	

los siglos XVI y XVII ha sido una preocupación central de la 
historiografía teológica de inicios de la Era Moderna durante los 
últimos cincuenta años, y ha dado lugar a una enorme reformulación de 
nuestra comprensión del protestantismo moderno temprano. Desde el 
punto de vista de la historia intelectual, parte de la reevaluación se basó 
en la recepción por parte de los historiadores de la Reforma de un 
importante corpus de estudios académicos sobre la escolástica y el 
humanismo de los siglos anteriores a la Reforma que, al incorporarse a 
un análisis del desarrollo confesional, eclesial, académico y dogmático 
del protestantismo, alteró considerablemente nuestra comprensión 
tanto de la Reforma como de la ortodoxia que la siguió.5  
 Estos estudios sobre la escolástica y el humanismo nunca han sido 
plenamente asimilados por los defensores de las antiguas 
interpretaciones de la evolución de la Reforma a la ortodoxia. Teniendo 
en cuenta estos cambios en la comprensión de la escolástica y el 
humanismo, los nuevos estudiosos también se han dedicado a leer una 
amplia gama de documentos que habían sido ignorados en gran medida 
por los estudiosos anteriores y que, de hecho, siguen siendo ignorados 
por los defensores de las antiguas interpretaciones del desarrollo del 
pensamiento protestante. 

El trabajo de reevaluación y revalorización del desarrollo moderno 
temprano del pensamiento reformado ha enmarcado típicamente su 
análisis en términos de continuidades, discontinuidades y diversidad en 
la tradición reformada. Estos enfoques de reevaluación y revalorización 
también han incluido el debate sobre la naturaleza y el carácter de la 
propia tradición reformada y el examen de la recepción y el uso que 
hicieron los reformados de materiales teológicos más antiguos, ya 
fueran patrísticos o medievales, tanto en los primeros estratos de la 
propia tradición reformada como en los estratos generacionales 

 
5	Obsérvese	la	bibliografía	citada	en	Richard	A.	Muller,	After	Calvin:	Studies	

in	 the	 Development	 of	 a	 Theological	 Tradition	 (Nueva	 York:	 Oxford	 University	
Press,	 2003),	 págs.	 27-33,	 74-80,	 199-200,	 212-215;	 e	 ídem,	 Post-Reformation	
Reformed	Dogmatics:	The	Rise	and	Development	of	Reformed	Orthodoxy,	ca.	1520	
to	ca.	1725,	4	vols.	(Grand	Rapids:	Baker,	2003),	I,	págs.	34-37.	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 13	

posteriores del pensamiento reformado, en lo que puede identificarse 
como la época temprana y la alta ortodoxia. Dada, además, la enorme 
ampliación de la bibliografía moderna temprana del protestantismo 
reformado, estos diversos elementos de la reevaluación deberían 
entenderse como la propuesta de una alternativa completa a la 
defectuosa narrativa maestra de la erudición más antigua.6 

Esa antigua narrativa se ha caracterizado por amplias 
generalizaciones teológicas basadas en gran medida en las 
preocupaciones dogmáticas de los siglos XIX y XX, así como por una 
serie de suposiciones filosóficas basadas en interpretaciones post-
kantianas de la historia intelectual de la Edad Moderna. Tanto la versión 
teológica como la filosófica de la narrativa se caracterizan por asumir 
una discontinuidad bastante radical entre la Edad Media y la Reforma, 
a menudo definida en términos del conflicto entre el escolasticismo y 
el humanismo, entendidos en gran medida como filosofías opuestas.  

La escolástica, asimismo, entendida como un sistema filosófico 
medieval, es considerada por esta narrativa como antitética a la teología 
de la Reforma y como funcionalmente concluida con el final de la Edad 
Media, al menos desde la perspectiva del pensamiento protestante bien 
entendido. Es más, la narrativa se ha desarrollado en términos de un 
enfoque histórico centrado en los “grandes pensadores” que ha tendido 
a elevar a los individuos y a ciertos documentos hasta el punto de 
excluir el interés por los pensadores contemporáneos o los contextos 
históricos. 

 
6	En	el	siguiente	ensayo	se	utiliza	el	término	“narrativa	maestra”	en	lugar	de	

sus	 casi	 sinónimos,	 “gran	 narrativa”	 y	 “metanarrativa”,	 dada	 la	 asociación	
particular	de	este	último	término	con	una	narrativa	tácita	o	no	contada	que	unifica	
toda	una	perspectiva	cultural	o	cosmovisión,	mientras	que	la	narrativa	maestra	
puede	identificarse	algo	menos	filosóficamente	como	una	narrativa	real	diseñada	
para	dar	secuencia	y	cohesión	a	una	serie	de	narrativas	menores	relacionadas	con	
contextos	más	particularizados.	El	fundamento	de	estas	narrativas	maestras	será,	
por	lo	general,	un	supuesto	anacrónico	extraído	de	las	opiniones	filosóficas	y/o	
teológicas	 del	 escritor	 más	 que	 de	 los	 materiales	 utilizados	 para	 construir	 la	
narración	histórica.	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

14	

En resumen, la mayoría de las versiones de la narrativa teológica 
han elevado a Calvino fuera de su contexto y lo han identificado como 
el fundador de la tradición reformada o del “calvinismo”, o han 
identificado su Institución de la religión cristiana no solo como la 
fuente fundamental de su propio pensamiento sino como la norma para 
entender todos los desarrollos posteriores de la tradición reformada. 
Así, se han propiciado debates sobre la relación, positiva o negativa, de 
Calvino con los calvinistas, y se ha malentendido la naturaleza de una 
tradición. Existen tres variantes de este planteamiento básico: dos del 
siglo XIX relacionadas con las cuestiones doctrinales de la 
predestinación y el pacto, y una del siglo XX basada en la noción de 
cristocentrismo asociada a la neo-ortodoxia.  

En el primero de estos enfoques, asociado principalmente con la 
obra de Alexander Schweizer, pero también basado en los estudios de 
Heinrich Heppe, la predestinación se entiende como el centro 
dogmático del calvinismo, siendo el propio Calvino el principal 
formulador temprano de la postura y en continuidad con el desarrollo 
posterior del calvinismo como sistema predestinacionista.7 El segundo 
de estos enfoques, basado en la distinción de Heppe entre una 
trayectoria predestinacionista calvinista y una teología reformada 
alemana melanchtoniana, entendió el pacto como un enfoque 
alternativo al enfoque predestinacionista de Calvino y los calvinistas.8  

 
7	Alexander	Schweizer,	Die	Glaubenslehre	der	evangelisch-reformirten	Kirche	

dargestellt	 und	 aus	 den	 Quellen	 belegt,	 2	 vols.	 (Zürich,	 1844–1847);	 idem,	Die	
protestantischen	 Centraldogmen	 in	 ihrer	 Entwicklung	 innerhalb	 der	 reformirten	
Kirche,	2	vols.	(Zürich,	1854–1856);	Heinrich	Heppe,	“Der	Charakter	der	deutsch-
reformirten	 Kirche	 und	 das	 Verhältniss	 derselben	 zum	 Luthertum	 und	 zum	
Calvinismus”,	Theologische	 Studien	und	Kritiken,	Heft	 3	 (1850),	 págs.	 669–706;	
idem,	Die	Dogmatik	der	evangelisch-reformirten	Kirche	(Elberfeld:	R.	L.	Friedrichs,	
1861).	

8	George	Park	Fisher,	History	of	Christian	Doctrine	(Nueva	York:	Scribner’s,	
1901),	 págs.	 347–348;	más	 recientemente,	 Leonard	 Trinterud,	 “The	 Origins	 of	
Puritanism”,	 Church	 History,	 20	 (1951),	 págs.	 37–57;	 Jürgen	 Moltmann,	
Gnadenbund	 und	 Gnadenwahl:	 Die	 Prädestinationslehre	 des	 Moyses	 Amyraut,	
dargestellt	 im	 Zusammenhang	 der	 heilsgeschichtlich-foederaltheologie	 Tradition	
der	Akademie	von	Saumur	(Göttingen,	1951);	Richard	Greaves,	“The	Origins	and	
Early	Development	 of	 English	 Covenant	 Thought”,	The	Historian,	 31/1	 (1968),	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 15	

El tercer enfoque, asociado con varios escritores neo-ortodoxos, 
representa una reevaluación de Calvino con el fin de conformar su 
teología a los estándares de la neo-ortodoxia, específicamente 
asimilando su pensamiento a un modelo cristocéntrico y creando una 
narrativa que enfrenta a Calvino con los calvinistas 
predestinacionistas,9 y más recientemente a un Calvino centrado en la 
unión con Cristo contra los calvinistas empeñados en construir un 
rígido ordo salutis.10 Estos tres enfoques resultan altamente 
reduccionistas en la medida en que superponen generalizaciones 
dogmáticas a gran escala sobre un desarrollo histórico muy abigarrado. 

La problemática narrativa maestra sobre la historia de la temprana 
filosofía moderna, a menudo leída en tándem con estas narrativas 
teológicas, asume la desaparición de la escolástica y de la tradición 
aristotélica o peripatética occidental con los albores de la Reforma, 
considera su continuación en el siglo XVII como vestigial, y asume que 
el ascenso del racionalismo, ya sea de la variedad deductiva cartesiana 
o de la inductiva baconiana, sustituyó por completo al aristotelismo más 
antiguo con escasa competencia de otras filosofías variantes. Esto hace 
incomprensible la continuación viva de la tradición peripatética o el uso 
continuado del método escolástico entre los protestantes del siglo XVII 
y provoca un distanciamiento de la ortodoxia protestante del 
pensamiento de los reformadores.11  

 
págs.	 21–35;	 y	 J.	Wayne	Baker,	Heinrich	Bullinger	 and	 the	Covenant:	 The	Other	
Reformed	Tradition	(Athens:	Ohio	University	Press,	1980).	

9	Ej.,	Hall,	 “Calvin	Against	 the	Calvinists”;	Wilhelm	Niesel,	The	Theology	of	
Calvin,	 trad.	Harold	Knight	 (London:	Lutterworth,	 1956);	Armstrong,	Calvinism	
and	 the	 Amyraut	 Heresy;	 Alister	 McGrath,	 A	 Life	 of	 Calvin	 (Oxford:	 Blackwell,	
1990).	

10	 Julie	 Canlis,	 “Calvin,	 Osiander,	 and	 Participation	 in	 God”,	 International	
Journal	 of	 Systematic	 Theology,	 6/2	 (2004),	 págs.	 169–184;	 William	 B.	 Evans,	
Imputation	 and	 Impartation:	 Union	with	 Christ	 in	 American	 Reformed	 Theology	
(Carlisle:	 Paternoster,	 2008);	 Charles	 Partee,	 “Calvin’s	 Central	 Dogma	 Again”,	
Sixteenth	Century	Journal,	18/2	(1987),	págs.	191–200;	idem,	The	Theology	of	John	
Calvin	(Louisville:	Westminster/John	Knox,	2008).	

11	Como	figura	en	manuales	estándar	que	fueron	muy	influyentes	a	finales	
del	 siglo	 XIX	 y	 principios	 del	 XX,	 muy	 influyentes	 a	 la	 hora	 de	 enmarcar	 la	
comprensión	de	la	escolástica	protestante	en	la	discusión	teológica	de	los	siglos	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

16	

De hecho, en muchas historias de la filosofía moderna temprana, 
los únicos pensadores mencionados son Descartes, Spinoza, 
Malebranche, Leibniz, Locke, a veces con la adición de Bacon y, en 
raras ocasiones, de Gassendi, todos ellos tratados como parte de una 
ruptura masiva con el pasado y como fundadores de la modernidad. 
Asociados a esta narrativa filosófica más amplia, existen dos enfoques 
alternativos principales del pensamiento protestante. Uno de estos 
enfoques, tal vez por medio de una visión más antigua del 
Renacimiento como el comienzo de la eliminación de las supersticiones 
de la Edad Media y su sustitución por un enfoque centrado en la 
humanidad, identifica la Reforma como el manantial del 
librepensamiento teológico y filosófico y el antepasado del 
racionalismo, ya sea para bien o para mal.12  

Cuando se sigue esta interpretación, la narrativa maestra interpreta 
la ortodoxia protestante y sus tendencias escolásticas como una forma 
de dogmatismo contraria a la Reforma y tan oscurantista en sus puntos 
de vista que el racionalismo, el verdadero heredero del Renacimiento y 
la Reforma, acabó triunfando.13 El enfoque alternativo interpreta el 
énfasis de la Reforma en las Escrituras como una forma de fideísmo, y 

 
XIX	y	XX:	p.	ej.,	Friedrich	Ueberweg,	Grundriss	der	Geschichte	der	Philosophie	von	
Thales	bis	auf	die	Gegenwart,	2ª	ed.,	3	vols,	3	vols.	(Berlín:	E.	S.	Mittler	&	Sohn,	
1865-1866);	 en	 traducción,	A	History	 of	 Philosophy,	 from	Thales	 to	 the	 Present	
Time,	trad.	de	la	4.ª	ed.	alemana	de	George	S.	Morris,	con	adiciones,	de	Noah	Porter,	
2	vols.	(Nueva	York:	Scribner,	1872-1874);	y	Johann	Eduard	Erdmann,	Grundriss	
der	Geschichte	der	Philosophie,	2	vols.	(Berlín:	W.	Hertz,	1869);	en	traducción,	A	
History	of	Philosophy,	ed.	(Berlín:	W.	Hertz,	1869).	Williston	S.	Hough,	2ª	ed.,	3	vols.	
(London:	S.	Sonnenschein;	Nueva	York:	Macmillan,	1890-1892).	

12	 Véase	 Amand	 Saintes,	 Histoire	 critique	 du	 rationalisme	 en	 Allemagne	
depuis	 son	 origine	 jusqu’à	 nos	 jours	 (París:	 Jules	 Renouard,	 1844);	 John	 M.	
Robertson,	A	History	of	Freethought,	Ancient	and	Modern,	2nd	ed.,	2	vols.	(London:	
Watts,	1906).	

13	 Cf.	 Friedrich	 August	 Tholuck,	 Vorgeschichte	 des	 Rationalismus,	 4	 vols.	
(Halle:	 E.	 Anton,	 1853–1862);	 véase	 también	 John	 Dillenberger,	 Protestant	
Thought	 and	 Natural	 Science:	 A	 Historical	 Interpretation	 (Nashville:	 Abingdon,	
1960).	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 17	

lee la era de la ortodoxia y el escolasticismo protestante como un giro 
hacia el racionalismo que abrió la puerta a la Ilustración.14  

En ambos casos, el aristotelismo y el escolasticismo tradicionales 
del pensamiento reformado del siglo XVII se entienden como 
preliminares al surgimiento del racionalismo, y la línea argumental 
dominante identifica la ortodoxia protestante como una forma de 
racionalismo o de proto-racionalismo.15 Y, por supuesto, cuando la 
escolástica medieval se identifica indebidamente como una forma de 
racionalismo y no se entiende que el fenómeno del método escolástico 
se desarrolla y cambia a lo largo de los siglos, el supuesto racionalismo 
de los escolásticos protestantes se convierte no solo en el predecesor de 
racionalismos posteriores, sino también en un recrudecimiento de 
racionalismos anteriores. 

Casi todas estas narrativas maestras, sean teológicas o filosóficas, 
son deudoras de la gran narrativa maestra moderna del final de la Edad 
Media en el Renacimiento y la Reforma, señalada por el auge del 
humanismo y el declive de la escolástica, cuya versión más famosa 
apareció en La civilización del Renacimiento en Italia (Civilization of 
the Renaissance in Italy), de Jacob Burckhardt: 

 
En la Edad Media, ambas partes de la conciencia humana, tanto la 
interior como la exterior, yacían soñando o medio despiertas bajo un 
velo común. El velo estaba tejido con fe, ilusión y preposiciones 
infantiles, a través de las cuales el mundo y la historia se veían 
revestidos de extraños matices... En Italia este velo se desvaneció por 
primera vez en el aire; se hizo posible un tratamiento y consideración 
objetivos del estado y de todas las cosas de este mundo. El lado 

 
14	Algo	notorio	en	Armstrong,	Calvinism	and	the	Amyraut	Heresy,	págs.	32–

42,	129;	Jack	B.	Rogers	y	Donald	K.	McKim,	The	Authority	and	Interpretation	of	the	
Bible:	An	Historical	Approach	(San	Francisco:	Harper	&	Row,	1979),	págs.	47,	75–
76,	149–150,	160–169,	175,	185–188,	221–223,	etc.	

15	 Véase	Hans	 Emil	Weber,	Reformation,	 Orthodoxie	 und	 Rationalismus,	 2	
vols.	 in	 3	 parts	 (Gütersloh,	 1937–1951;	 reimpr.	 Darmstadt:	 Wissenschaftliche	
Buchgesellschaft,	1966);	y	Ernst	Bizer,	Frühorthodoxie	und	Rationalismus	(Zürich:	
EVZ	Verlag,	1963).	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

18	

subjetivo se afirmó al mismo tiempo con el énfasis correspondiente; el 
hombre se convirtió en un individuo espiritual y se reconoció a sí 
mismo como tal.16 

 
Según Burckhardt, el humanismo se opuso frontalmente a la cultura 
medieval: 

 
Como competidor de toda la cultura de la Edad Media, que era 
esencialmente clerical y estaba fomentada por la Iglesia, apareció una 
nueva civilización, que se basaba en lo que había más allá de la Edad 
Media. Sus representantes activos llegaron a ser influyentes porque 
sabían lo que sabían los antiguos... porque empezaron a pensar, y 
pronto a ver, como pensaban y sentían los antiguos.17 

 
El problema subyacente a todas estas narrativas es que son en gran 
medida de origen decimonónico y no reflejan en absoluto las corrientes 
de pensamiento que estaban realmente presentes en los siglos XVI y 
XVII. Las reevaluaciones del pensamiento y la cultura medievales han 
indicado claramente que el humanismo no solo fue un producto de la 
cultura intelectual de la Edad Media, sino que también surgió, no como 
sucesor de la escolástica, sino como un desarrollo paralelo en las 
facultades universitarias del siglo XIII.18 Esas reevaluaciones también 
han señalado que tanto el humanismo como la escolástica eran 
principalmente términos descriptivos de métodos —específicamente, 
de patrones o modelos de argumentación que se aplicaban a las diversas 
áreas temáticas del currículo universitario medieval—, y que ambos se 
mantuvieron durante los primeros años de la Edad Moderna. De hecho, 
los estudios más recientes sobre el método escolástico han indicado 
que, en una serie de desarrollos y modificaciones, incluida la 

 
16	Jacob	Burckhardt,	The	Civilization	of	the	Renaissance	in	Italy,	trad.	S.	C.	G.	

Middlemore	(London:	S.	Sonnenschein;	Nueva	York:	Macmillan,	1904),	p.	129.	
17	Burckhardt,	Civilization	of	the	Renaissance	in	Italy,	p.	203	
18	Quizás	más	notablemente,	Paul	Oskar	Kristeller,	Renaissance	Thought:	The	

Classic,	Scholastic,	and	Humanist	Strains	(Nueva	York:	Harper	&	Row,	1961).	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 19	

adaptación a los intereses humanísticos, se mantuvo desde la Edad 
Media hasta la primera mitad del siglo XVIII. 

Recientes análisis de los escritos de los Reformadores han 
comenzado a detallar los antecedentes medievales, a veces asociados a 
las órdenes o a los antecedentes académicos de pensadores 
individuales, a veces asociados a diversos patrones de recepción de 
materiales bajomedievales. Así, Martín Lutero ha sido estudiado en 
términos de sus antecedentes en el nominalismo medieval tardío y en 
las diversas corrientes de pensamiento dentro de la Orden de los 
Eremitas Agustinos, así como en términos de su recepción de diversos 
hilos del pensamiento medieval en y a través de sus estudios en Erfurt 
y su lectura de la teología de Gabriel Biel.19  

El pensamiento de Pedro Mártir Vermiglio ha sido analizado en 
términos de su trasfondo en las trayectorias tomista y agustiniana de la 
teología medieval.20 Se ha demostrado que la obra de Juan Calvino 
evidencia el impacto de diversas líneas de pensamiento medieval que 
se extienden desde Bernardo de Claraval hasta el escotismo y el 
agustinismo bajomedievales, aunque sin una identificación definitiva 
de sus pautas de recepción o de sus antecedentes específicos más que a 
partir de las fuentes efectivamente citadas por él.21 

 
19	Véase,	por	ejemplo,	David	C.	Steinmetz,	Luther	and	Staupitz:	An	Essay	in	

the	Intellectual	Origins	of	 the	Protestant	Reformation	 (Durham:	Duke	University	
Press,	 1980);	 Dennis	 Janz,	 Luther	 and	 Late	 Medieval	 Thomism:	 A	 Study	 in	
Theological	Anthropology	 (Waterloo:	Wilfrid	Laurier	University	Press,	 1983);	 y	
John	 Farthing,	 Thomas	 Aquinas	 and	 Gabriel	 Biel:	 Interpretations	 of	 St.	 Thomas	
Aquinas	on	the	Eve	of	the	Reformation	(Durham:	Duke	University	Press,	1988).	

20	 20	 Cf.	 John	 Patrick	 Donnelly,	Calvinism	 and	 Scholasticism	 in	 Vermiglio’s	
Doctrine	of	Man	and	Grace	(Leiden:	Brill,	1975);	idem,	“Calvinist	Thomism”,	Viator,	
7	 (1976),	 págs.	 441–455;	 e	 idem,	 “Italian	 Influences	 on	 the	 Development	 of	
Calvinist	Scholasticism”,	Sixteenth	Century	Journal,	7/1	(1976),	págs.	81–101;	con	
Frank	A.	 James	 III,	Peter	Martyr	 Vermiglio	 and	 Predestination:	 The	 Augustinian	
Inheritance	of	an	 Italian	Reformer	 (Oxford:	Clarendon	Press;	New	York:	Oxford	
University	Press,	1998);	 e	 idem,	De	 iustificatione:	 the	Evolution	of	Peter	Martyr	
Vermiglio’s	 Doctrine	 of	 Justification	 (disertación	 doctoral.	 Westminster	
Theological	Seminary,	2000).	

21	 Véase,	 por	 ejemplo,	 Karl	 Reuter,	 Das	 Grundverständnis	 der	 Theologie	
Calvins	 (Neukirchen:	 Neukirchner	 Verlag,	 1963);	 idem,	Vom	 Scholaren	 bis	 zum	
jungen	Reformator	 (Neukirchen:	Neukirchner	Verlag,	1981);	A.	N.	 S.	 Lane,	 John	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

20	

Del mismo modo, estudiosos recientes han identificado, tanto a 
través del estudio académico de los Reformadores como a través de su 
diversa recepción de materiales tanto medievales como 
contemporáneos, una mezcla bastante variada de elementos humanistas 
y escolásticos en su pensamiento, además de sus patrones a menudo 
bastante diferentes de apropiación y rechazo de aspectos de los 
enfoques escolásticos y humanistas de los materiales de teología. La 
valoración de las conocidas polémicas de Lutero y Calvino contra la 
teología y la filosofía escolásticas se ha moderado y matizado mediante 
el reconocimiento de los niveles de continuidad entre su pensamiento y 
las enseñanzas de varios pensadores bajomedievales y, además, 
mediante el examen de los elementos del método y el vocabulario 
escolásticos que se encuentran en sus escritos.22 También se ha 
reconocido que los verdaderos debates del Renacimiento y de la Edad 
Moderna entre los defensores de los métodos escolástico y humanista 
no se trasladaron a la teología como oposiciones claramente definidas, 
y que identificar a los Reformadores como humanistas y a la Reforma 
como un fenómeno humanista constituye una equivocación 
fundamental.23 El pensamiento de un reformador de formación 
humanística como Calvino no solo muestra aspectos escolásticos, sino 
que la apropiación del humanismo por parte de Calvino se vio 

 
Calvin:	Student	of	the	Church	Fathers	(Grand	Rapids:	Baker,	1999),	págs.	15–66,	
87–150;	y	Dennis	Tamburello,	Union	with	Christ:	John	Calvin	and	the	Mysticism	of	
St.	Bernard	(Louisville:	Westminster/John	Knox,	1994).	Véase	también	Arvin	Vos,	
Aquinas,	 Calvin,	 and	 Contemporary	 Protestant	 Thought:	 A	 Critique	 of	 Protestant	
Views	of	the	Thought	of	Thomas	Aquinas	(Grand	Rapids:	Eerdmans,	1985).	

22	Véase,	por	ejemplo,	David	Bagchi,	“Sic	et	Non:	Luther	and	Scholasticism”	
en	Protestant	Scholasticism:	Essays	in	Reassessment,	ed.	Carl	Trueman	y	R.	Scott	
Clark	 (Carlisle:	 Paternoster	 Press,	 1999),	 págs.	 3–15;	 David	 C.	 Steinmetz,	 “The	
Scholastic	Calvin”,	en	ibid.,	págs.	16–30;	y	Richard	A.	Muller,	The	Unaccommodated	
Calvin:	Studies	 in	 the	Formation	of	a	Theological	Tradition	 (Nueva	York:	Oxford	
University	Press,	2000),	pp.	39–61.	

23	 Cf.	 Stephen	 Ozment,	 “Humanism,	 Scholasticism,	 and	 the	 Intellectual	
Origins	of	the	Reformation”,	en	Continuity	and	Discontinuity	in	Church	History,	ed.	
F.	Forrester	Church	y	T.	George	(Leiden:	E.	J.	Brill,	1979),	págs.	133–149;	con	Erika	
Rummel,	 The	 Humanist-Scholastic	 Debate	 in	 the	 Renaissance	 and	 Reformation	
(Cambridge:	Harvard	University	Press,	1995),	págs.	126–134.	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 21	

atemperada por la polémica contra los desarrollos filosóficos 
provocados por el estudio humanístico de los antiguos, como es 
evidente en las polémicas de Calvino contra los epicúreos, los estoicos 
y, en algunos casos, los sofistas.24 

Además, como indica el examen de la extensa correspondencia de 
los Reformadores, éstos se consultaban entre sí, discutían y debatían 
cuestiones doctrinales, y no ofrecían ningún indicio de que las 
formulaciones de un teólogo tuvieran preeminencia sobre las de otro. 
En concreto, la correspondencia de Calvino no indica que su teología 
fuera considerada la expresión principal del pensamiento reformado en 
su generación. Basten algunos ejemplos. Bucero criticó a Calvino 
varios aspectos del Consensus Tigurinus de 1549, en particular el hecho 
de que el documento se hubiera abstenido de un lenguaje claro sobre la 
unión con Cristo o la participación en Él, y que hubiera ido demasiado 
lejos al indicar que el cuerpo de Cristo se encuentra en el cielo.25  

Existe una correspondencia entre Calvino, Vermiglio y Laski de 
1555 sobre diversas cuestiones doctrinales en la que Calvino señalaba, 
sin concretar nada, que había una diferencia en la interpretación de la 
predestinación entre él y Laski y luego, con cierta extensión, se quejaba 
del énfasis de Laski en la “participación” y “comunión” con Cristo en 
la Cena del Señor, mientras que, en la mayoría de los demás puntos, él 
y Laski estaban fundamentalmente de acuerdo.26 Laski, que era una 
década mayor que Calvino y había discutido cuestiones relativas a la 
Cena del Señor con Bucero y Bullinger a mediados de la década de 
1540, no alteró sus formulaciones a cuenta de Calvino.27 Las cartas 

 
24	Cf.	Josef	Bohatec,	Calvin	et	humanisme	(París:	Revue	Historique,	1939);	e	

idem,	Budé	und	Calvin	(Graz:	Herman	Bölhaus,	1950),	págs.	121–147;	con	François	
Wendel,	Calvin	et	l’humanisme	(París:	Presses	Universitaires	de	France,	1976).	

25	 Bucero	 a	Calvino,	Agosto	de	1549,	 en	G.	 C.	Gorham,	Gleanings	 of	 a	 few	
scattered	ears,	during	the	period	of	 the	Reformation	 in	England	and	of	 the	 times	
immediately	succeeding;	A.D.	1533	to	A.D.	1588	 (London:	Bell	and	Daldy,	1857),	
págs.	100–104.	

26	Calvino	a	Vermiglio	(18	de	enero	de	1555),	en	CO	15,	col.	388	(Selected	
Works,	VI,	p.	124).	

27	Cf.	Laski,	Catechismus	ecclesiae	Emdanae,	Preg.	y	Resp.,	67,	en	Opera,	ed.	
Kuyper,	II,	p.	530,	con	idem,	Catechismus	ecclesiae	Londini,	Preg.	240,	en	ibid.,	II,	p.	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

22	

existentes entre Calvino y Vermiglio evidencian una reciprocidad tal 
que Vermiglio (que también era una década mayor que Calvino) bien 
podría ser llamado el mentor de Calvino.28 En el caso de la doctrina de 
la unión con Cristo, las cartas de Vermiglio a Calvino y Beza indican 
que se sitúa claramente con ellos como un formulador primario de la 
posición reformada y que muy probablemente aportó una mayor 
claridad analítica a la discusión.29 

Más allá de esto, los teólogos reformados del siglo XVII 
normalmente se sentían ofendidos al ser llamados “calvinistas” y 
consideraban a Calvino como uno de un grupo de antepasados 
significativos, y no —de hecho, enfáticamente no— como el fundador 
y norma de su tradición confesional.30 Sus patrones de formulación 
doctrinal también se hacen eco de sus comentarios sobre el calvinismo: 
formularon sus doctrinas en el contexto de debates y conversaciones 
contemporáneos, siguiendo trayectorias de interpretación bíblica que 
normalmente pueden rastrearse a través de uno u otro de los principales 
reformadores hasta el pasado medieval e incluso patrístico. Los 
modelos específicos de definición que se encuentran en sus escritos 
indican a menudo la influencia de uno u otro de los reformadores, a 
veces siguiendo a Calvino, pero también, a veces, a Bullinger, 
Musculus o Vermiglio, o, de hecho, a algún otro maestro de la época 
de la Reforma. 

 
468;	y	nótese	Laski	a	Bucero,	23	de	junio	de	1545;	Laski	a	Bullinger	y	Pellican,	23	
de	marzo	1546,	en	Gorham,	Gleanings,	págs.	30–35.	

28	 Cf.	 Marvin	 W.	 Anderson,	 “Peter	 Martyr,	 Reformed	 Theologian	 (1542–
1562):	 His	 Letters	 to	 Heinrich	 Bullinger	 and	 John	 Calvin”,	 Sixteenth	 Century	
Journal,	4/1	(1973),	págs.	41–64.	

29	 Pedro	 Mártir	 Vermiglio,	 Loci	 communes,	 2da	 ed.	 (London:	 Thomas	
Vautrollerius,	 1583),	 p.	 1095	 (carta	 a	 Calvino);	 p.	 1109	 (carta	 a	 Beza);	 en	
traducción,	The	Common	Places	of	Peter	Martyr,	trad.	Anthony	Marten	(London:	
Henrie	Denham	et	al.,	1583),	part	5,	págs.	96–99,	105–106.	

30	Véase	la	documentación	en	Richard	A.	Muller,	“Reception	and	Response:	
Referencing	and	Understanding	Calvin	in	Post-Reformation	Calvinism”,	en	Calvin	
and	His	 Influence,	 1509–2009,	 ed.	 Irena	Backus	 y	 Philip	Benedict	 (Nueva	York:	
Oxford	University	Press,	2011),	págs.	182–201.	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 23	

La cuestión metodológica que surge de forma bastante natural en 
este punto tiene que ver con el uso de narrativas maestras y, dado el 
rechazo de las narrativas maestras más antiguas relativas a la historia 
del pensamiento reformado moderno temprano, cómo debería 
construirse precisamente una nueva narrativa maestra. La respuesta 
sencilla es que no debería construirse una narrativa maestra nueva. 
Cualquier narrativa que se basara, como las narrativas que acabamos de 
rechazar, en construcciones filosóficas o teológicas carecería también 
de fundamento en las fuentes históricas. Tampoco se trata de aceptar 
uno u otro de los retos posmodernistas de rechazar las narrativas 
maestras y la metahistoria mediante la creación de “narrativas locales” 
que reconozcan una “multiplicidad de puntos de vista teóricos”.31  

El problema de todas esas narrativas, maestras, meta o locales, es 
precisamente que descansan en los así llamados principios teóricos. Lo 
que hay que hacer es examinar las fuentes y, a partir de ellas, construir 
una narrativa que imponga el menor número posible de supuestos o 
prejuicios filosóficos y teológicos del historiador, en la medida en que 
sea metodológicamente posible.32 En adelante, me propongo examinar 
con más detalle aspectos específicos de las antiguas narrativas maestras 
y de la labor de reevaluación del pensamiento reformado de la Edad 
Moderna, tanto para profundizar en la crítica de las antiguas narrativas 
como para aclarar las premisas del nuevo enfoque. 
 
 
 

 
31	La	última	 frase	ha	sido	 tomada	de	Michael	A.	Peters,	Poststructuralism,	

Marxism,	 and	Neoliberalism:	 Between	Theory	 and	 Politics	 (Lanham:	Rowan	 and	
Littlefield,	2001),	p.	7.	

32	 Véase	 el	 magistral	 ensayo	 de	 Perez	 Zagorin,	 “Rejoinder	 to	 a	
Postmodernist”,	History	and	Theory,	39/2	(2000),	págs.	201–209;	respondiendo	a	
Keith	Jenkins,	“A	Postmodern	Reply	to	Perez	Zagorin”,	History	and	Theory,	39/2	
(2000),	págs.	181–200;	y	el	ensayo	previo	de	Zagorin,	“History	the	Referent,	and	
the	 Narrative:	 Reflections	 on	 Postmodernism	 Now”,	History	 and	 Theory,	 38/1	
(1999),	 págs.	 1–24.	 Véase	 también	 Thomas	 L.	 Haskell,	 “Objectivity	 is	 Not	
Neutrality:	Rhetoric	vs.	Practice	in	Peter	Novick’s	That	Noble	Dream”,	History	and	
Theory,	29/2	(1990),	págs.	129–157.	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

24	

Método y contenido: una vez más 
 
Una de las cuestiones centrales para la reevaluación del pensamiento 
reformado de principios de la Edad Moderna y para la demolición de 
las problemáticas narrativas maestras de antaño es la correcta 
identificación de la escolástica y el humanismo como fenómenos 
pertenecientes a la historia intelectual y, en concreto, a la cultura 
académica de la Edad Media y principios de la Edad Moderna, más que 
como teologías o filosofías particulares. Hay que distinguir entre los 
métodos empleados en la formulación y presentación de la teología en 
la Edad Moderna y las conclusiones extraídas por los teólogos, sobre la 
base de preocupaciones exegéticas, confesionales, tradicionales, 
filosóficas y contextuales, que dan lugar a lo que puede llamarse 
propiamente el contenido doctrinal de sus teologías.  
 Este punto debe señalarse tanto en relación con la escolástica y el 
humanismo como con su impacto en la obra de los reformadores y de 
los escritores protestantes posteriores. Naturalmente, esto no significa 
que el método y el contenido puedan separarse por completo. Tampoco 
se pretende negar la interrelación entre método y contenido. Más bien, 
el punto es que el método (ya sea escolástico o humanista) no produce 
un contenido doctrinal específico, como, por ejemplo, una doctrina 
agustiniana o semipelagiana de la gracia o, para el caso, un supuesto 
sistema predestinacionista metafísicamente controlado.33 

El punto es bastante simple; de hecho, debería haber sido evidente 
sin necesidad de explicaciones si no hubiera sido por la gran confusión 
causada por las antiguas definiciones del escolasticismo protestante, 
definiciones que todavía están en boga, en particular entre los 
defensores de la metodología de “Calvino contra los calvinistas”. 

 
33	Cf.	las	varias	afirmaciones	de	definición	en	Richard	A.	Muller,	Christ	and	

the	Decree:	 Christology	and	Predestination	 in	Reformed	Theology	 from	Calvin	 to	
Perkins,	reissued,	with	a	new	preface	(Grand	Rapids:	Baker,	2008),	págs.	ix–x,	11–
12;	idem,	After	Calvin:	Studies	in	the	Development	of	a	Theological	Tradition	(Nueva	
York:	Oxford	University	Press,	2003),	pp.	27–33,	74–78;	idem,	PRRD,	I,	págs.	189–
204.	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 25	

Varias obras recientes, incluyendo una que encarna esta metodología 
defectuosa, han creado aún más confusión al malinterpretar la 
distinción, como si fuera una negación de que el método tiene algún 
efecto sobre el contenido.34 Por lo tanto, es preciso prestarle más 
atención aquí, particularmente en vista de la confusión del 
escolasticismo con el predestinacionismo y el determinismo y del 
escolasticismo con el aristotelismo, tan evidente en la literatura de 
“Calvino contra los calvinistas”. 

Como cuestión preliminar, es necesario enfatizar que las 
definiciones del escolasticismo como una cuestión principalmente de 
método, específicamente, de método académico, en lugar de como una 
referencia al contenido y a las conclusiones particulares, ya sean 
filosóficas o teológicas —al igual que las definiciones del humanismo 
como una cuestión de método, específicamente, de método filológico, 
en lugar de una referencia al contenido y a las conclusiones 
particulares— no fueron definiciones concebidas por una erudición 
revisionista con el fin de refutar la interpretación del “calvinista contra 
los calvinistas” del escolasticismo protestante. Se trata más bien de 
definiciones comunes a varias generaciones de historiadores 
medievales y renacentistas,35 definiciones muy anteriores a la 
reformulación dogmática del concepto de escolasticismo por parte de 
la escuela de pensamiento de “Calvino contra los calvinistas”, 

 
34	 Véase	Partee,	Theology	of	 John	Calvin,	 p.	 22;	 cf.	Myk	Habets,	Review	of	

Christ	and	the	Decree,	American	Theological	Inquiry,	3/2	(2010),	p.	107;	y	véase	mi	
respuesta,	 “Reassessing	 the	 Relation	 of	 Reformation	 and	 Orthodoxy—A	
Methodological	Rejoinder”,	American	Theological	Inquiry,	4/1	(2011),	págs.	3–12.	

35	Véase,	por	ejemplo,	las	definiciones	en	G.	Fritz	y	A.	Michel,	“Scholastique”,	
en	 Dictionnaire	 de	 Théologie	 Catholique,	 ed.	 A.	 Vacant	 et	 al.,	 23	 vols.	 (París:	
Librairie	Letouzey	et	Ane,	1923–1950),	XIV/2,	col.	1691;	Kristeller,	Renaissance	
Thought,	págs.	92–119;	David	Knowles,	The	Evolution	of	Medieval	Thought	(Nueva	
York:	Vintage	Books,	1962),	p.	87;	Armand	Maurer,	Medieval	Philosophy	(Nueva	
York:	Random	House,	1962),	p.	90;	J.	A.	Weisheipl,	“Scholastic	Method”,	en	New	
Catholic	 Encyclopedia	 (Nueva	 York:	 Catholic	 University	 of	 America,	 1967),	 XII,	
págs.	 1145–1146;	 Calvin	 G.	 Normore,	 s.v.,	 “Scholasticism”,	 en	 The	 Cambridge	
Dictionary	 of	 Philosophy,	 ed.	 R.	 Audi	 (Cambridge:	 Cambridge	 University	 Press,	
1995),	págs.	716–717;	y	Ulrich	G.	Leinsle,	Einführung	in	die	scholastische	Theologie	
(Paderborn:	Schöningh,	1995),	págs.	5–15.	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

26	

definiciones que dicha escuela suele ignorar en sus presentaciones del 
pensamiento de Calvino y de los teólogos reformados posteriores.  

En otras palabras, la identificación de la escolástica como método 
de referencia primordial sitúa la reevaluación de la escolástica y la 
ortodoxia protestantes firmemente en una trayectoria establecida de la 
historia intelectual, mientras que las definiciones cargadas de contenido 
dadas por la escuela de “Calvino contra los calvinistas” se han 
formulado en un vacío histórico colmado por las agendas doctrinales 
de los teólogos contemporáneos. Este problema es particularmente 
evidente en las versiones más recientes de la afirmación de “Calvino 
contra los calvinistas”, en la medida en que citan la literatura 
revisionista sobre la cuestión de la escolástica protestante de forma 
bastante selectiva. No se comprometen con el importante corpus de 
erudición tocante a la cuestión de la naturaleza de la escolástica, de 
hecho, de la naturaleza del humanismo también, como se ha 
referenciado consistentemente como un elemento en la formulación de 
una perspectiva revisada sobre el pensamiento protestante moderno 
temprano. Y, además, no se comprometen con las fuentes que han sido 
analizadas en el proceso de reevaluar el escolasticismo del 
protestantismo moderno temprano.  

En resumen, la definición de “Calvino contra los calvinistas” 
asumía que la intrusión del escolasticismo en la teología protestante 
trajo consigo formas de “raciocinio deductivo... invariablemente 
basadas en un compromiso filosófico aristotélico” y que implicaban 
“un pronunciado interés por las cuestiones metafísicas, por el 
pensamiento especulativo abstracto, particularmente con referencia a la 
doctrina de Dios”, haciendo que la “posición distintiva protestante” 
“descansara en una formulación especulativa de la voluntad de Dios”.36 
Esta línea de argumentación también propone una falsa dicotomía, 
basada en nociones de contenido teológico, entre escolástica y 
humanismo.  

 
36	Armstrong,	Calvinism	and	the	Amyraut	Heresy,	p.	32;	cf.	 ibid,	págs.	120–

121.	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 27	

La línea escolástica es aristotélica, predestinacionista y a priori, 
hasta totalmente silogística en su argumentación; la línea humanista es 
antiaristotélica, tal vez platónica, pactual y a posteriori en su 
argumentación.37 Es la escolástica la que genera la “expiación 
limitada”, el rígido predestinacionismo y la árida teología dogmática, 
mientras que el humanismo se inclina hacia la “expiación universal”, el 
pensamiento pactual o histórico-salvífico y la teología bíblica.38 El 
humanismo, como fuerza motriz del pensamiento de Calvino, produjo 
una teología “equilibrada” más que un sistema, en la medida en que 
Calvino despreciaba lo que en su tiempo se hacía pasar por “teología 
sistemática”. El escolasticismo, entonces, destruía el equilibrio del 
pensamiento de Calvino.39  

Estas afirmaciones no solo se caracterizan por dicotomías 
ordenadas e insostenibles de predestinacionismo frente a 
cristocentrismo, predestinacionismo frente a pactualismo, priorismo 
frente a posteriorismo, expiación limitada frente a expiación universal, 
etc., todas ellas construidas artificialmente en torno a una dicotomía 
básica de escolasticismo frente a humanismo, como si la historia 
pudiera escribirse como una serie ordenada de casilleros.40 También se 

 
37	 Cf.	 Armstrong,	 Calvinism	 and	 the	 Amyraut	 Heresy,	 págs.	 120–121;	 con	

Jürgen	 Moltmann,	 “Zur	 Bedeutung	 des	 Petrus	 Ramus	 für	 Philosophie	 und	
Theologie	 im	 Calvinismus”,	 Zeitschrift	 für	 Kirchengeschichte,	 68	 (1956–1957),	
págs.	295–318.	

38	Armstrong,	Calvinism	and	the	Amyraut	Heresy,	págs.	140–141,	151;	cf.	Hall,	
“Calvin	against	the	Calvinists”,	págs.	25–28;	Kendall,	Calvin	and	English	Calvinism,	
págs.	29–31.	

39	Cf.	Armstrong,	Calvinism	and	the	Amyraut	Heresy,	págs.	38,	129,	136–139;	
idem,	“Duplex	cognitio	Dei,	Or?	The	Problem	and	Relation	of	Structure,	Form,	and	
Purpose	 in	 Calvin’s	 Theology”,	 en	 Probing	 the	 Reformed	 Tradition:	 Historical	
Essays	 in	 Honor	 of	 Edward	 A.	 Dowey,	 Jr.,	 ed.	 Elsie	 Anne	 McKee	 and	 Brian	 G.	
Armstrong	(Louisville:	Westminster/John	Knox,	1989),	p.	136;	con	Hall,	“Calvin	
against	the	Calvinists”,	págs.	19–20,	25–26,	28;	William	J.	Bouwsma,	John	Calvin:	A	
Sixteenth-Century	Portrait	(Nueva	York:	Oxford	University	Press,	1988),	págs.	5,	
238,	nota	24;	e	 idem,	“The	Spirituality	of	 John	Calvin”,	en	Christian	Spirituality:	
High	Middle	Ages	and	Reformation,	ed.	 Jill	Raitt	(Nueva	York:	Crossroad,	1987),	
págs.	318–319.	

40	Véase	Armstrong,	Calvinism	and	the	Amyraut	Heresy,	págs.	120–121,	123,	
127–129,	etc.	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

28	

basan en la suposición bastante extraña de que Calvino puede ser 
colocado en uno de los casilleros y luego utilizado como un índice 
conveniente para la evaluación del desarrollo de toda una tradición. La 
propia evaluación se basa típicamente en un enfoque muy anacrónico 
de la teología de Calvino proclamada por sus defensores dogmáticos 
modernos como un “tema completo y suficiente” en sí mismo para el 
examen y, por implicación, para la evaluación de toda una tradición.41 

Hay al menos dos cuestiones históricas en juego: en primer lugar, 
la relación entre el humanismo y el escolasticismo y, en segundo lugar, 
la relación entre el método y el contenido. En cuanto a la primera de 
estas cuestiones, los estudiosos de la historia del humanismo y la 
escolástica en la Baja Edad Media y la Edad Moderna han indicado que 
el humanismo debe entenderse no como un movimiento sucesor de la 
escolástica, sino como un movimiento en el estudio de las artes y el 
lenguaje que comenzó aproximadamente en el mismo momento que el 
auge de la escolástica en el siglo XIII y que se desarrolló paralelamente 
a la escolástica. La misma labor académica ha determinado que tanto el 
humanismo como el escolasticismo deben entenderse en primer lugar 
como métodos.42  

Esta redefinición de la historia y de las principales implicaciones 
intelectuales y curriculares de la escolástica y el humanismo no 
disminuye, sin embargo, el impacto ni la intensidad de los debates entre 
humanistas y escolásticos que tuvieron lugar a finales del siglo XV y 
principios del XVI. Más bien, afina y centra nuestra percepción de la 
naturaleza de los debates.43 Mientras que la literatura de “Calvino 

 
41	Véase	Partee,	Theology	of	John	Calvin,	págs.	3,	4,	25,	27.	
42	Cf.	Kristeller,	Renaissance	Thought,	págs.	92–119.	
43	 Véanse	 las	 evaluaciones	 bastante	 diferentes	 de	 los	 debates	 en	 John	 F.	

D'Amico,	 WHumanism	 and	 Pre-Reformation	 TheologyW,	 en	 Renaissance	
Humanism:	 Foundations,	 Forms,	 and	 Legacy,	 3	 vols.	 (Filadelfia:	 University	 of	
Pennsylvania	Press,	1988),	págs.	349-379;	y	Lewis	W.	Spitz,	“Humanism	and	the	
Protestant	Reformation”,	en	ibíd.,	págs.	380-411;	Charles	G.	Nauert,	“The	Clash	of	
Humanists	and	Scholastics:	An	Approach	to	Pre-Reformation	Controversies”,	en	
Sixteenth	 Century	 Journal,	 4	 (1973),	 págs.	 1-18;	 ídem,	 “Humanism	 as	 Method:	
Roots	 of	 Conflict	with	 the	 Scholastics”,	Sixteenth	 Century	 Journal,	 29/2	 (1998),	
págs.	427-438;	y	Erika	Rummel,	“Et	cum	theologo	bella	poeta	gerit:	The	Conflict	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 29	

contra los calvinistas”, tipificada por el relato de Armstrong sobre los 
antecedentes y la conducta de la controversia amyraldiana, tiende a 
asumir que la divergencia entre humanistas y escolásticos tuvo vastas 
implicaciones para el contenido de la teología, también supone que el 
conflicto temprano entre humanismo y escolástica que puede 
identificarse en la época de la controversia de Reuchlin se prolongó en 
la segunda y tercera generación de reformadores y a principios del siglo 
XVII sin que se modificaran especialmente las interrelaciones entre 
humanismo y escolástica.44 En otras palabras, ofrece una comprensión 
bastante estática del humanismo y el escolasticismo y de su relación. 

Sin embargo, los académicos han demostrado que este no es en 
absoluto el caso. Podría decirse que la relación entre humanismo y 
escolástica presenta etapas bastante diferenciadas y un sinfín de matices 
contextuales,45 algunos de los cuales están condicionados por las áreas 
temáticas y la formación de los pensadores y otros están condicionados, 
al menos desde la perspectiva de lo que precisamente se critica, por 
alteraciones en la aplicación del término “escolástica” (recordemos que 
a principios de la Edad Moderna nadie utilizaba el término 
“humanista”).  

Los primeros debates entre humanistas y escolásticos de la época 
anterior a la Reforma giraron en torno al choque de métodos y enfoques 
de los documentos, que tuvo lugar en gran medida entre miembros de 

 
between	Humanists	and	Scholastics	Revisited”,	en	Sixteenth	Century	Journal,	23/4	
(1992),	 págs.	 713-726.	 Gran	 parte	 de	 la	 diferencia	 entre	 estos	 relatos	 —
reconocida	ciertamente	por	Nauert—	se	debe	a	los	contextos	bastante	diferentes	
del	 humanismo	 que	 se	 examina,	 en	 particular	 Spitz	 examinando	 el	 contexto	
teológico	de	la	época	de	la	Reforma	y	Rummel	considerando	principalmente	las	
disputas	 en	 las	 artes.	 Sin	 embargo,	 todos	 los	 autores	 están	 de	 acuerdo	 con	
Kristeller	 en	 que	 tanto	 la	 escolástica	 como	 el	 humanismo	 deben	 referirse	 al	
método.	

44	Véase	Armstrong,	Calvin	and	the	Amyraut	Heresy,	págs.	14–16,	38–41,	et	
passim;	Hall,	“Calvin	against	the	Calvinists”,	págs.	25–26.	

45	Cf.	Nauert,	 “Clash	of	Humanists	and	Scholastics”,	págs.	3–4,	13–14;	 con	
Erika	Rummel,	“Et	cum	theologo	bella	poeta	gerit:	The	Conflict	between	Humanists	
and	 Scholastics	 Revisited”,	 págs.	 715,	 725–726,	 quien	 argumenta	 a	 favor	 de	 la	
intensidad	 del	 conflicto	 a	 principios	 del	 S.	 XVI	 pero	 señala	 la	 importancia	 de	
reconocer	las	variaciones	“regionales”,	“cronológicas”	y	“temáticas”.	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

30	

facultades universitarias y poco tenía que ver directamente con la 
teología.46 En la época de la Reforma, la cuestión se complicó por el 
uso de métodos humanistas en el debate con teólogos y filósofos 
escolásticos, cuya apelación a las autoridades de la tradición podía 
criticarse desde la perspectiva de un análisis de fuentes antiguas, 
incluidos los textos de las Escrituras en lengua original.  

Por supuesto, los críticos humanistas no se alinearon 
uniformemente con la Reforma. A estos primeros debates de la 
Reforma les sucedieron, a su vez, otros en los que los teólogos, algunos 
formados inicialmente como humanistas y otros de manera más 
tradicionalmente escolástica, empezaron a alterar el contexto y a 
desdibujar las líneas del debate. Y éstos, respectivamente, dieron paso 
a debates sobre el escolasticismo, concretamente sobre tipos y épocas 
de teología y filosofía nominalmente escolásticas en las que los 
debatientes solían tener una formación dual en enfoques tanto 
humanistas como escolásticos o, al menos, evidenciaban características 
escolásticas en sus métodos más humanistas o aspectos fuertemente 
humanistas en sus métodos escolásticos. Dicho de otro modo, hay una 
diferencia significativa entre el carácter y la conducta de los debates 
humanistas-escolásticos de antes de la Reforma y las relaciones que se 
desarrollan en la Reforma y después de la Reforma entre los métodos 
escolásticos y humanistas en materia de teología y filosofía. 

Así, por ejemplo, Calvino evidencia claramente su formación 
humanista, pero también elementos del método escolástico y sus 
distinciones en su argumentación teológica.47 Beza, a pesar de las 
afirmaciones de algunos eruditos modernos, era posiblemente más 
humanista que escolástico, centrándose en el lenguaje y la filología y 
evidenciando tan solo algunas de las características de la 

 
46	 Véanse	 los	 comentarios	 en	 D’Amico,	 “Humanism	 and	 Pre-Reformation	

Theology”,	 págs.	 349–350,	 353–355,	 366–373;	 y	 Spitz,	 “Humanism	 and	 the	
Protestant	Reformation”,	págs.	393–395.	

47	Cf.,	por	ejemplo,	Steinmetz,	“Scholastic	Calvin”,	págs.	16–30.	



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 31	

argumentación escolástica.48 En la época de la controversia de 
Amyraut, casi todos los principales escritores reformados estaban 
formados en un enfoque humanista del lenguaje, como demuestran, 
entre otras cosas, sus oraciones académicas en estilo ciceroniano. Pero 
también estaban bien familiarizados con el método escolástico, como 
se demuestra en sus disputas y en sus obras teológicas académicas a 
gran escala.  

En concreto, al menos en estos círculos teológicos, las primeras 
batallas entre los enfoques humanístico y escolástico habían terminado, 
y los dos métodos habían llegado a subsistir juntos como componentes 
de la preparación académica de los teólogos. Los ataques a los 
escolásticos, desde la época de Calvino hasta el siglo XVII, fueron 
típicamente ataques muy centrados en ciertas trayectorias y resultados 
doctrinales de la teología académica que distinguían entre una teología 
escolástica más antigua y aceptable y una trayectoria teológica más 
reciente, problemática, tardomedieval o católica romana, a menudo con 
la salvedad de que los enfoques “escolásticos” de los protestantes no 
estaban sujetos a la misma crítica.49 

Por lo que respecta a la relación entre método y contenido en la 
escolástica, cualquier lector atento de los recientes estudios 
revisionistas de la ortodoxia reformada habrá notado varios puntos en 
los que se ha planteado la cuestión de la relación entre el método 
escolástico y el contenido doctrinal, se ha señalado que ambos no se 
excluyen mutuamente y se ha dedicado cierto espacio a indicar 
específicamente qué tipo de contenido y conclusiones no son generados 
por el método como tal o qué tipo de contenido se relaciona 
específicamente con la adopción del método.  

 
48	Scott	Manetsch,	 “Psalms	before	Sonnets:	Theodore	Beza	and	the	Studia	

humanitatis”,	 en	 Continuity	 and	 Change:	 The	 Harvest	 of	 Late	 Medieval	 and	
Reformation	History.	Essays	Presented	to	Heiko	A.	Oberman	on	His	70th	Birthday,	ed.	
Andrew	C.	Gow	y	Robert	J.	Bast	(Leiden:	E.	J.	Brill,	2000),	págs.	400–416;	sobre	la	
limitación	del	escolasticismo	de	Beza,	véase	Jeffrey	Mallinson,	Faith,	Reason,	and	
Revelation	in	Theodore	Beza	(1519–1605)	(Oxford:	Oxford	University	Press,	2003),	
págs.	67–70.	

49	Véase	Muller,	Post-Reformation	Reformed	Dogmatics,	I,	págs.	189–204.	



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

32	

Debería ser bastante evidente, incluso a partir de un estudio 
superficial del método o métodos escolásticos empleados por los 
teólogos desde el siglo XIII hasta el XVII, que el escolasticismo no 
dictó conclusiones doctrinales específicas, ciertamente no aquellas 
conclusiones indicadas en los argumentos ofrecidos por la escuela de 
pensamiento de “Calvino contra los calvinistas”. Lo mismo puede 
decirse del humanismo. La adopción de un enfoque escolástico no 
condujo ni al predestinacionismo ni al sinergismo. El uso de la 
cuádruple causalidad aristotélica, igualmente, no trajo consigo un 
interés metafísico, ni mucho menos un determinismo metafísico. El 
humanismo no condujo a un énfasis pactual en la teología.  

¡Qué extraño y ahistórico sería bifurcar a Calvino y vincular su 
doctrina de la predestinación a una inclinación escolástica y su 
comprensión del pacto a su formación humanista! ¡Qué extraño y 
ahistórico sería bifurcar la tradición reformada entre 
predestinacionistas escolásticos que enseñan la expiación limitada y 
humanistas más afables y gentiles que enseñan el universalismo 
hipotético! (Quizá tengamos que recordar a esos dos humanistas, Pietro 
Pomponazzi y Lorenzo Valla, que defendían el determinismo 
filosófico, o a escolásticos como Gabriel Biel, Luis Molina y Jacobo 
Arminio, que defendían formas de teología sinergista). La presencia de 
elementos del método escolástico o del humanístico no explica ni las 
doctrinas específicas de la predestinación o del pacto sostenidas por los 
escritores de los siglos XVI y XVII, ni los tipos de matices doctrinales 
incluidos en las formulaciones, como, por ejemplo, si un pensador dado 
sostenía una doctrina supra o infralapsaria de los decretos. 

Entonces, ¿qué tipo de contenido responde al método? Dada la 
naturaleza académica y el contexto de las obras que siguen un método 
escolástico, una teología escolástica escrita a principios de la era 
moderna supondría la comprensión y el despliegue de una amplia 
variedad de fuentes y habilidades. Entre estas fuentes, la tradición 
escolástica suponía un conocimiento demostrable del texto de las 
Escrituras; de los materiales de la tradición eclesiástica, en particular 



CALVINO	Y	LA	TRADICIÓN	REFORMADA	 33	

las obras de los principales padres de la Iglesia; de las principales obras 
de la filosofía antigua; de las trayectorias de argumentación 
pertenecientes a la tradición medieval; de las obras de los predecesores 
en la tradición confesional específica del autor; de los escritos de 
diversos oponentes, ya fueran teológicos o filosóficos; y así 
sucesivamente.  

Entre las destrezas asumidas por los escritores escolásticos de la 
Edad Moderna se encontraban el dominio de las lenguas clásicas, 
típicamente asociado al aprendizaje renacentista, y la comprensión de 
los modelos de argumentación adquiridos mediante la formación en 
lógica y retórica. El contenido de un tratado escolástico, por tanto, se 
basaba en el método en cuanto a la comprensión y amplitud de los 
materiales empleados en la argumentación, incluidos los supuestos 
relativos a la autoridad relativa de las diversas fuentes, materiales y 
herramientas. Así, en una obra teológica escolástica, el contenido 
incluiría la referencia y el uso no solo de las Escrituras, sino también 
de varios padres de la Iglesia, varios teólogos medievales y varios 
filósofos, ya fueran antiguos o más recientes, y el contenido de estas 
fuentes influiría en la obra. Una vez dicho esto, sin embargo, el 
contenido argumentativo y las conclusiones teológicas alcanzadas 
tienen más que ver con la elección de los materiales y las inclinaciones 
teológicas y filosóficas del autor individual que con el método en sí. 

Esta exigencia metodológica escolástica de un amplio 
conocimiento, positivo y negativo, formulativo y polémico, de una 
amplia gama de fuentes, algunas de las cuales tenían un relativo estatus 
de autoridad, lleva a considerar dos aspectos relacionados del método 
escolástico moderno temprano, ambos con raíces en la tradición 
académica medieval y uno de los cuales, en particular, evidenció el 
impacto de la dialéctica o lógica renacentista: la disputa y el locus. La 
disputa era en gran medida un ejercicio académico, relacionado con el 
locus en la medida en que estaba diseñado para argumentar un tema 
específico.  



LA	OBRA	DE	CRISTO	Y	EL	ORDEN	DE	LA	SALVACIÓN	

 

34	

Una serie de disputas temáticas, además, podía organizarse en un 
cuerpo básico, a menudo teórico o proposicional, de doctrina cristiana, 
en el que lo que originalmente había sido una serie de ejercicios 
académicos se había convertido en la base de un conjunto de loci 
teológicos. Los temas o loci se generaban, al igual que las disputas, 
mediante una lectura tópica de las fuentes, ya fueran las Escrituras, los 
padres, otras fuentes tradicionales, cuestiones filosóficas o debates 
contemporáneos. Así pues, es evidente que el método afectaba al 
contenido, pero, una vez más, no en cuanto al tema específico elegido, 
las fuentes destacadas o las conclusiones doctrinales extraídas. 

Como se ha argumentado en otro lugar, uno de los efectos de este 
método tópico o de locus fue un énfasis en la integridad o formulación 
integral de un tema y un énfasis menor, e incluso un impedimento, en 
el desarrollo de modelos dogmáticos globales como los utilizados en 
los enfoques deductivos, sistemáticos y de dogma central 
característicos de la teología del siglo XIX.50 En otras palabras, un 
teólogo reformado de la Edad Moderna podía argumentar sobre bases 
bíblicas la interconexión causal de temas doctrinales como la 
predestinación, el llamamiento, la fe, la unión con Cristo, la 
justificación, la santificación y la glorificación, y al mismo tiempo 
reconocer que ninguno de estos temas podía deducirse lógicamente de 
otro.  

Por lo tanto, es una interpretación errónea del método y de los 
materiales de la teología moderna temprana concluir que el método del 
locus se interpuso en el camino de la identificación y el desarrollo de 
aquellas interrelaciones doctrinales que habían sido indicadas o 
implicadas en las propias fuentes, del mismo modo que es un error 
suponer que teólogos como Calvino y Bullinger, que no identificaron 
sus obras más sistemáticas como loci communes, estaban exentos o 
trascendían de algún modo el método. El método sí se interpuso en el 
camino de una deducción lógica de un locus a partir de otro (como 

 
50	 Véase	 la	 discusión	 en	Muller,	Post-Reformation	 Reformed	 Dogmatics,	 I,	

págs.	187–188.	


