Una coleccion exhaustiva de las principales declaraciones de fe de todas las
comunidades reformadas consideradas ortodoxas (Valdense, Zwingliana,
Calvinista y Anglicana). Muchos de estos documentos se traducen al inglés por
primera vez. Se proporcionan sistematicamente referencias a las ediciones criticas
existentes. El editor ha prestado un gran servicio a las iglesias modernas que se
identifican con la Reforma Zwingliana y Calvinista, y también a todos los
estudiantes y académicos, no solo de teologia sino también de la historia de las
instituciones religiosas y la cultura del periodo. Se le debe elogiar especialmente por
incluir el siglo XVII, lo que nos permite trazar la diversidad y el desarrollo de las
comunidades de la Reforma durante cast dos siglos. Una necesidad para toda
biblioteca.

Dr. Irena Backus,

Profesora, Instituto de Historia de la Reforma, Universidad de Ginebra

Las introducciones de James Dennison y su exhaustiva recopilacién de confesiones
reformadas de los siglos XVI y XVII son un logro magnifico que testifica
poderosamente el rico desarrollo, armonia y piedad de la fe reformada. Con la
bendicién del Espiritu, estos volimenes ayudaran a recuperar una teologia
reformada robusta y vital que informa a las mentes, convence a los corazones y
mueve las manos para vivir exclusivamente para la gloria de Dios. Todo pastor
reformado, profesor, estudiante de seminario, biblioteca y laico reflexivo deberian
comprar y estudiar esta notable coleccion.
Dr. Joel R. Beeke,
Presidente del Puritan Reformed Theological Seminary

Esta es una compilacién invaluable que retne en un solo volumen muchas

confesiones reformadas de los primeros treinta anos de la Reforma. Toda la serie

sera muy utll tanto para reunir lo que anteriormente estaba disperso como para
hacer disponible material en inglés por primera vez.

Dr. Anthony N. S. Lane,

Profesor de Teologia Histérica y Director de Investigacion, London School of

Theology

Una coleccién altamente significativa de documentos confesionales reformados,
que ofrece no solo las confesiones y catecismos que se encuentran en las colecciones
antiguas sino también una serie de confesiones y catecismos importantes que

pertenecen a la historia de las iglesias reformadas pero que han sido ignorados o no



ii VOLUMEN 4: 1563-1576

traducidos. Estos documentos proporcionaran un recurso sustancial para el estudio
del surgimiento y progreso de la fe reformada en la era moderna temprana.

Dr. Richard A. Muller,

Profesor P. J. Zondervan de Teologia Historica, Calvin Theological Seminary

A través de estos volumenes, James Dennison ha proporcionado un recurso
mvaluable para aquellos interesados en la historia de la Reforma. Su recopilacion
de declaraciones de fe y doctrina de todas las iglesias reformadas de Europa incluye
muchos textos que se traducen al inglés por primera vez. Estos volimenes
mejoraran en gran medida nuestra comprension de la naturaleza y desarrollo de la
tradicion reformada en la Europa moderna temprana.
Dr. Graeme Murdock,
Profesor Senior de Historia Moderna, Escuela de Estudios Historicos,

Universidad de Birmingham

James Dennison ha proporcionado una inestimable recopilacién de confesiones
reformadas del siglo X VI, algunas de las cuales aparecen por primera vez. Antes de
cada confesion, Dennison ha escrito una introduccién en la que articula las
circunstancias bibliograficas, politicas y teolbgicas que rodean a cada confesion.
Estas Confesiones Reformadas son de naturaleza global. Como afirma Dennison,
“Aqui se presenta una muestra del pensamiento teolégico reformado 'confesional'
en el Viejo y el Nuevo Mundo durante los siglos XVI y XVII, desde Transilvania
hasta Nueva Inglaterra en Norteamérica, desde Brasil hasta Polonia”. No deja de
ser asombroso que estas confesiones no sélo se extendieran por todo el mundo, sino
que el “pensamiento teoldgico calvinista” evidenciado en cada una de las
confesiones se mantuviera incluso mas alla de las barreras geograficas y lingiiisticas.
La mayoria de las confesiones ponen de relieve la division protestante-catolica del
siglo XVI que condujo a la Reforma protestante. Hoy en dia, debido a la presién
ecuménica y a la evolucién del catolicismo tradicional al catolicismo liberal, se pasa
por alto dicha divisién, pero la obra de Dennison recuerda tanto a protestantes
como a catolicos que en el centro de la division esta el desacuerdo sobre el
Evangelio, a saber, st uno se justifica por las obras o sélo por la fe. Dennison ha
recopilado e introducido un conjunto de confesiones y catecismos reformados,
muchos de los cuales carecian de traduccién al espanol. Demostraran ser una
herramienta no pequefla para la investigaciéon sobre la Reforma, y todos los
volimenes deberian ser bienvenidos por aquellos en la tradicion reformada.

Dr. Matthew Barrett



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 iii

CONFESIONES
REFORMADAS

DE LOS SIGLOS 16Y 17

Volumen 4: 1563-1576

u

TEOLOGIA PARA VIVIR

Compilado con introducciones por

James T. Dennison, Jr.

IMPRESO EN LIMA, PERU



iv VOLUMEN 4: 1563-1576

CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17: VOLUMEN 4

Autor: James T. Dennison, Jr.

Edici6n en inglés: James T. Dennison, Jr.

Traduccidn al espafiol: Yarom Vargas

Revision de estilo: Yarom Vargas

Disefio de cubierta: Angela L. Garcia-Naranjo

Serie: Confesiones Reformadas de los siglos 16 y 17 - Volumen: 04
Titulo original:

James T. Dennison Jr., Reformed Confessions of the 16th and 17th Centuries in English
Translation: 1523-1693, vol. 2 (Grand Rapids, MI: Reformation Heritage Books, 2010),
809-909.

James T. Dennison Jr., Reformed Confessions of the 16th and 17th Centuries in English
Translation: 1523-1693, vol. 3 (Grand Rapids, MI: Reformation Heritage Books, 2012),
1-439.

All rights reserved. REFORMATION HERITAGE BOOKS. 3070 29th St. SE Grand Rapids,
Michigan 49512, United States. ©2008-2014 James T. Dennison, Jr.

Editado por:

©TEOLOGIAPARAVIVIR.S.A.C

José de Rivadeneyra 610. Urb. Santa Catalina, La Victoria.
Lima, Pert.

ventas@teologiaparavivir.com
https://www.facebook.com/teologiaparavivir/

www.teologiaparavivir.com
Primera edicién: Julio del 2024
Tiraje: 1000 ejemplares

Hecho el depésito legal en la Biblioteca Nacional del Pert, N°: 2024-06806
ISBN Tapa Blanda: 978-612-xxxx-Xx-X

Se terminé de imprimir en julio del 2024 en:
ALEPH IMPRESIONES S.R.L.

Jr. Risso 580, Lince

Lima, Peru.

Prohibida su reproduccion o transmision total o parcial, por cualquier medio, sin permiso
escrito de la editoria. Todos los derechos reservados y exclusivos
O©TEOLOGIAPARAVIVIR.S.A.C. Las citas biblicas fueron tomadas de las versiones Reina
Valera de 1960 y de la Nueva Biblia de los Hispanos, salvo indique lo contrario en alguna de
ellas.


mailto:ventas@teologiaparavivir.com

CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 \

TABLA DE CONTENIDOS

PERMISOS........cveerveereerreesveeeesseesseessesssessaessesssessasessesseessassaanss XI
ABREVIATURAS ......cecveereerreeveevesseesseesseessessesseessessassessseenss XIII
§62. EL SINODO DE ENYEDI (1564) .......ccveruerveereervervensecseersersennes 1

1. SOBRE LOS SACRAMENTOS .oetiiiteeeeeeeeeee ettt eeeeeeeeeeaeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeaaeens 4
TI. SOBRE LOS SIMBOLOS ....cceiiueiie ittt ettt ettt eeae e s e e seaseesennee s 4

V. SOBRE LA SUSTANCIA

VI. SOBRE LA PALABRA “ES” EN “ESTO ES MI CUERPO” ........coovvvreeereeeerreeennen. 7
VII. SOBRE EL CUERPO ......cvtiiiieiiieiteeiieereesreesiveesireessaeesseessseessseessseessesssseenns 8
VIII. SOBRE LAS FORMAS DE CONSUMO ......cuviieeitreeeeteeeeereeeeeveeeeereeeeesneeeennes 8
IX. SOBRE LA PALABRA “ESPIRITUAL” ......cooiviiiiitieeeeiteeeeeireeeeeeeeeeetveeeenveeeereeeas 9

X. SOBRE LA PALABRA FE
§63. LA SEGUNDA CONFESION HELVETICA (1566) .....................13

CAPITULO 1: LA SAGRADA ESCRITURA COMO VERDADERA PALABRA DE DIOS

.......................................................................................................................... 15
CAPITULO 2: LA INTERPRETACION DE LAS SAGRADAS ESCRITURAS, DE LOS
PADRES DE LA IGLESIA, Y DE LOS CONCILIOS Y TRADICIONES .......ceeevveennnnee. 17
CAPITULO 3: SOBRE DIOS, Y LA UNIDAD Y LA TRINIDAD .....ccocovverieniecreenneen. 18
CAPITULO 4: LOS IDOLOS O IMAGENES DE DI10S, DE CRISTO Y DE LOS
SANTOS .eeeietteteeteeite et et eteeate st e bt et e satesaee bt enteeatesaeesbeenteentessee bt enseeneesneenseenes 21
CAPITULO 5: LA ADORACION, EL. CULTO Y LA INVOCACION A DIOS, POR
MEDIO DEL UNICO MEDIADOR, JESUCRISTO ....ccveevivievieieeieerenreieieeensesseenens 22
CAPITULO 6: LA PROVIDENCIA DE DIOS.......cooiiieieiieieeiieiieieeteieieeie e 24
CAPITULO 7: LA CREACION DE TODAS LAS COSAS: LOS ANGELES, EL DIABLO Y
EL HOMBRE .....eottitiitieitiesttete et stte it eteeetesttesteeteeateestesteenteensesneesseenseensesnnesseens 26

CAPITULO 8: LA CAIDA DEL HOMBRE, EL PECADO Y LA CAUSA DEL PECADO. 27
CAPITULO 9: EL LIBRE ALBEDRIO DEL. HOMBRE Y, POR TANTO, EL PODER Y LA

CAPACIDAD DEL HOMBRE........ccoiiiiiiiiiiiteeeeeeeeeeeeeeeeee e eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeennns 29
CAPITULO 10: LA PREDESTINACION DE DIOS Y LA ELECCION DE LOS SANTOS
.......................................................................................................................... 32

CAPITULO 11: JESUCRISTO, VERDADERO DIOS Y HOMBRE, Y UNICO
SALVADOR DEL MUNDO ....ceeeuiieeriiiieenireeeeireeesereeessreessssseesssseeesssseessssseessssseens 35



vi VOLUMEN 4: 1563-1576

CAPITULO 12: LALEY DE DIOS ....ooiiviiiiiiieiiceeceeeeeeee e 39
CAPITULO 13: EL EVANGELIO DE JESUCRISTO: LAS PROMESAS; DEL ESPIRITU
Y DE LA LETRA ...ctttiitieiiieeieeeteeeteestteestteesstessseessseesssaessssasssesssssssseessseessseessseans 41
CAPITULO 14: EL ARREPENTIMIENTO Y LA CONVERSION DEL HOMBRE........ 43
CAPITULO 15: LA VERDADERA JUSTIFICACION DE LOS FIELES .......cc0ccvvennennn.. 47
CAPITULO 16: LA FE Y LAS BUENAS OBRAS: SU RECOMPENSA Y EL MERITO
DEL HOMBRE ....cuttiitiiiiieiieeetieetteereesbeestreessseessaeasseessseesssesssseessssessessssesssseensns 49
CAPITULO 17: LA CATOLICA Y SANTA IGLESIA DE DIOS, Y LA UNICA CABEZA
DE LA TGLESIA....cuttiitteetieiiieesiteeteeeveessbeeseseessseetaessssessseesssessssesssssessessssesssseensns 53
CAPITULO 18: LOS MINISTROS DE LA IGLESIA, SU INSTITUCION Y OFICIOS ..59
CAPITULO 19: LOS SACRAMENTOS DE LA IGLESIA DE CRISTO........cc0eevvenneenne. 68
CAPITULO 20: EL SANTO BAUTISMO .....ccovieuiiiuiiieiereeereeereeieeereeneenseansesaeenseennes 72
CAPITULO 21: LA SANTA CENA DEL SENOR ......ocviivieiieeiiieienriereereeireeneeeveennas 74
CAPITULO 22: LLAS REUNIONES SAGRADAS Y ECLESTASTICAS ....ccovvevviveennene. 79
CAPITULO 23: LAS ORACIONES DE LA IGLESIA, EL. CANTO Y LAS HORAS
CANONICAS ..oveveettetteetettestetetesteeteeteeteeseestessessessassesseeseeseeseassessensensessessessenseasas 80

CAPITULO 24: LLOS DIAS FESTIVOS, LOS AYUNOS Y LA ELECCION DE CARNES81
CAPITULO 25: LA CATEQUESIS Y DEL CONSUELO Y VISITA A LOS ENFERMOS84
CAPITULO 26: LA SEPULTURA DE LOS FIELES, EL. CUIDADO DE LOS MUERTOS;

EL PURGATORIO Y LA APARICION DE LOS ESPIRTTUS ....covievvieiierierieieeere e, 85
CAPITULO 27: LOS RITOS, CEREMONIAS Y COSAS INDIFERENTES................... 86
CAPITULO 28: LOS BIENES DE LA IGLESIA Y DEL BUEN USO DE ELLOS............ 87
CAPITULO 29: LA VIDA DE SOLTERO, EL. MATRIMONIO Y EL. GOBIERNO DEL
HOGAR ...ootieiienteteete ettt ettt et et estesbeeteeteeseestestessensesseseeseeseeseessessessensessensessensens 88
CAPITULO 30: LA MAGISTRATURA CIVIL..ccuviiuiiitieriereeereeeeesteeveeereenseeveesneennas 89
CONCLUSION ... uetietietietieitetetestesteeteseeestestestessessassessesseesesseassessassassessessessessenss 91
§64. LA CONFESION DE AMBERES (1566).......ccccvuuueeeeeeeeenennnnnnens 93
§65. LA CONFESION DE LOS PAISES BAJOS (1566) .......cccccvvueeeen.. 99
UNA BREVE DECTARACION DE FE ..ovooviiiiiiiiiceccceceeeee e 101
PERORACION ..ottt ettt eae ettt besbesaeeneeseens 110
§66. EL SINODO DE GONC (1566) ...ccccuuuuieerreeennnnncceeeeeensnnnsaaanns 113
§67. EL SINODO DE TORDA (1566) ..cccuuuueeeeeeerunnenaseeeeeensnnnnsaaanns 119
§68. LOS SINODOS DE GYULAFEHERVAR Y DE
MAROSVASARHELY (1566) .....ceeeeeeernnnnceeeeeennnnnnsseeeeeessnnnnsssanes 125
RESPUESTA A BIANDRATA, 27 DE ABRIL DE 1566 ........ccccceevvennnn. 127

LOS ARTICULOS DE CONCORDIA CRISTIANA ........occoooivereerenan.. 128



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 vii

§69. DOCUMENTOS DEL SINODO DE DEBRECEN (1567) .......... 133
TESIS et ettt et et tb e e tbeeabe e e beeerbaeeebe e 135
UNA BREVE CONFESION DEL SINODO DE DEBRECEN .................. 141
RESUMEN DE LA CONFESION DE FE Y DECISIONES DEL SINODO

........................................................................................................................ 146
1. CONDENACION DE LAS HEREJTAS DE SABELIO Y SERVET ...ccveevvienrienienneenn. 146
SOBRE DIOS .....iiiiiiiiieiiiiecie ettt et sveesiveestaeebeesbeessseessseessseesssessseessseas 156
RESPUESTA A LOS ARGUMENTOS DE LOS SEGUIDORES DE MIGUEL SERVET

........................................................................................................................ 163
CONTRA LOS HOLOPREDESTINATARIOS ....cccoevveeeirrieeeitreeeeteeeeeveeeeeneeeeenes 180
CONTRA LOS AUTOEXOUSIASTAS ...ceoivveeeeiteeeecreeeeereeeeetveeeeerreeeereeeeeneeeeenes 184
CONTRA LOS PSICOMACARISTAS .....cooviieeereeeeereeeeeeeeeeeteeeeeerreeeereeeeeneeeeenes 187
CONTRA LOS AUTOSARCAPOEISTAS ...coviiiiiiiiiiiereeie ettt 189
SOBRE LA PRESENCIA DE CRISTO EN LA SANTA CENA .....coovvveeevieeeereeeennne, 191
SOBRE EL PAN EN LA SANTA CENA......cccteeiiieiiieiieeiieeieeereesneeseveesiaeeneeenneas 192
SOBRE LA RESURRECCION DE TODOS ....ccviiviiivierienrieereeieeereeereereeinesseeeveennes 201
SOBRE LAS ALMAS DE LAS MUJERES .....vvtiiiiiieeiieeeeeeeeeeeieeeeeeteeeeereeeeeveee e 201

CONFESION DE FE HUNGARA .......ccceeerevvnnneeeeeeeeennnnnsseseeeesnnns 203
1. EL UNICO DIOS VERDADERO ... 207
2. LA SANTISIMA TRINIDAD ....ooovviiviiiierieie ettt 208
3. LA DIVINIDAD DE CRISTO ..eccuviiiiiieiiieiieeiieeieeereesiveesiaeesseeesneessseessseesseeens 210
4. LA DEIDAD DEL ESPIRITU SANTO ....cuviiiuiiiiieereeeeeeeee et 214
5. ELMEDIADOR ...coviiiiiiiiiiieiiieieeeieeeteeeereesiveestteesteessbeessseessseeseseesssesnseessneas 222
6. LLAS CAUSAS DEL PECADO ....cocviiiiiiiiieciieciie ettt 225
7. LA CONDICION DEL ALMA ANTE EL TRIBUNAL ....c.coovvieiieeneeereeereeeneeans 227
8. LOS INVENTOS DEL PAPA ANTICRISTO: SU HOSTIA......cccvveievieeerieenee, 228
9. EL CANTO EN LA TGLESIA ....oiitiiiiieeiiecreeeiieeieeeieeeveesveessveeseaeesaesaseesnneas 229
10. LA VESTIMENTA DE LOS MAESTROS ...cooiiiiiieeeeeciiieeee e 230
11. LAELECCION ..ottt ettt ettt e ve s 232
12. EL LIBRE ALBEDRIO ...oooviiiiiiiiiiiiiciece et 234
13. LA COMIDA Y LA PRESENCIA DEL CUERPO DE CRISTO.........ccveeeeureennnne. 236
14. LA PRESENCIA DE CRISTO.....uciiiviieiieseiieniieeiieeieeereeeveessseesiseesssessseesnnens 238
15, LA SEPULTURA ...ooiiitiiiieetieeiteetteeveeseveesiaeeaaeesneeenseesssaessseensseessessseessneas 239
DE SECUNDO ....oiiiiiiiiicite ettt ettt st sav e e tbesabeeebaeessaessseenens 243
ARTICULOS SOBRE LA ORGANIZACION ECLESIASTICA Y LA
CONDUCTA CRISTTANA ...ttt 245

§70. EL SINODO DE SZIKSZO (1568) ..ccceuuueeeereeernnnnnceeeeeeennnnnnnns 297



viii VOLUMEN 4: 1563-1576

§71. LA CONFESION DEL SINODO DE CASSOV (1568)................. 307
§72. LA CONFESION DE VARADIENSIS/ NAGYVARAD (1569)......313
CONFESION DE TODOS LOS PASTORES (BUSCH RECENSION) .......c.covuenenen. 318
§73. EL CONSENSO DE SANDOMIERZ (1570) ...cceveierecnriecacncnnnns 321
CONSENSO DE SANDOMIR (1570)..c..ccuteieieieiininienineneeieiereiene e seeeneen 323
CONFESION Y EXPLICACION BREVE Y LLANA DE LA VERDADERA FE CRISTIANA
UNIVERSALL. c.eutititeteeteeteettentetente sttt sttt eeeentesnensenaestesbesteeseensensennensesuesnesueenes 331
ALLECTOR c..coutiitetieteiente sttt ettt ettt ettt sttt sttt et et e st enne e s sae b eaee 417
VERSION NIEMEYER ..c.cutititeiiniiieiinienietnieteit ettt sttt ettt eneneen 434
EL CONSENSO DE SENDOMIERZ ....c..coutrueeiieuienrenienienienieeieeeeeneensensennennesnesseenes 435
§74. LA CONFESION DEL SINODO DE CSENGER (1570) ............. 449
UNA VERDADERA CONFESION DE FE ........ooooviviieeeeeeeeeeen. 450
CONFESION DE FE DE LOS PASTORES DE LA IGLESIA DE
JESUCGRISTO ...ttt 455
§75. LA CONFESION DE LA ROCHELLE (1571) w.cuuuieeeeeennnnenceennns 467
L. DIOS Y SU REVELACION ..cuiiiiiiiiiiieiinieieiesieiei sttt 469
II. EL HOMBRE Y SU PECADO .....oviiiiiiiiiiieiciicsccnccceeeceese e 472
IIL JESUCGRISTO ..ouviuiieeieeiienienieiente et eieeeteetennessenae st saeestesnensenennesaesnesneenes 474
IV. LA OBRA DE LA SALVACION .....cutitiiiiiniiieiinieieiesieeeie ettt 476
V. LAIGLESIA: SUNATURALEZA ...coteiiieieniinieniesieeieeieeetenreeesenne e eeeenes 480
VIL LOS SACRAMENTOS ....ootiitriteteeiienteietente st st sieeieesteseensensenne e siesnesseenes 483
VIII. LOS PODERES PUBLICOS ...c.cutitiieiiriiieiisienteenienteeeste ettt ssenesneneen 485
§76. LA CONFESION DE BOHEMIA (1573) ...cccvvvueeeeeeeeennnnnncaeanns 487
§1. LAS SAGRADAS ESCRITURAS ....coooviiiiiiiiiiieieiesieeeie e 488
§2. LA CATEQUESTS ...ttt e 490
§3. LA UNIDAD DE LA ESENCIA DIVINA Y DE LAS TRES PERSONAS .............. 492
§4. EL CONOCIMIENTO DE UNO MISMO; TAMBIEN DEL PECADO, SUS CAUSAS
Y FRUTOS; Y DE LAS PROMESAS DE DIOS. ...ooviiiiiiiiiieiiieeeree e 494
§5. EL ARREPENTIMIENTO ..coutiiiiiiiiniieiieienieenieenieerenieesieenteenneennesieeneeenneeanens 499
§6. CRISTO NUESTRO SENOR Y LA JUSTIFICACION POR LA FEEN EL .......... 503
§7. LAS BUENAS OBRAS Y LA VIDA CRISTIANA....cc.cotriirierirenrenreienienienieneeenes 509
§8. LA SANTA IGLESIA, Y SU PIADOSA FUNDACION......c.cciiiiiiniiieienieeieen. 514
§9. LOS QUE ENSENAN EN LA IGLESIA, Y LOS QUE LA GOBIERNAN............... 519
§10. LA PALABRA DE DIOS, O EL SANTO EVANGELIO........ccccccovniiininiiinnnee. 524

§11. LOS SACRAMENTOS EN GENERAL ....c.ociiuiiiieiiiieieiecieeene e 526



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 ix

§12. EL SANTO BAUTISMO ...coiiiiiiiiiieiieiteiteteteniesie ettt 529
§13. LA CENA DEL SENOR ...c.ooitiiiiiiiiiiriteitetetetentenie et sieeieeseennennensenaennesieene 531
§14. LAS LLAVES DE CRISTO ..cuvetiiiiiiieiieiieitetetenienienie et eieeieeneennenenaenae e 535
§15. LAS MATERIAS ANADIDAS O ADIAFORAS ...cevvveviiieriinnenieeieieeenenenenes 537
§16. EL PODER CIVIL O EL MAGISTRADO CIVIL....ccocoiiiiiiieiiicieicniceeneenes 541
§17. LOS HOMBRES SANTOS Y SU CULTO.......ccueiiiiiiieiiieieieeeeeeseeeee s 544
SL8. EL AYUNO ..ottt 548
§19. LA VIDA CELIBE Y EL MATRIMONIO ....ovieuiiinieiiiniereeeneneneeeteseenenenenes 549
§20. EL TTEMPO DE GRACIA ..c..ooviiiiiiieiieiieiretententene et sieeiteeeenrene e 552
CIONCGLUSION ...ttt ettt ettt ettt sttt st 556
§77. SINODO DE CRACOVIA (1573) ccccvvvrerrrmnnnnnnnnsenennnnnnncssssssses 559
L PRIMERO ..ttt ettt 560
IL SEGUNDO ..ottt 561
ITL TERCERO .ottt sttt sttt st et aesee et se et nnene 561
IV CUARTO e s 565
V. QUINTO vttt sttt ettt sttt sttt snesaenaesaesae e 566
VL SEXTO .ttt 566
VIL SEPTIMO ...ttt ettt ettt ae 566
§78. LA CONFESION DE BOHEMIA (1575/1609) .......cceeeeeeeeeennnn 571

CONFESION DE LA FE CRISTIANA DE LOS TRES ESTADOS DEL
REINO DE BOHEMIA ......ccooiiiiiiiiiiieicecse ettt 576

§79. EL SINODO DE HERCEGSZOLOSKI (1576)........ccvvveeeeeeeeenn 601



VOLUMEN 4: 1563-1576



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17

PERMISOS

xi

El compilador y el editor desean expresar nuestro agradecimiento a las

siguientes personas por su permiso para reimprimir versiones de las

siguientes confesiones:

Wipf & Stock Publishers (Eugene, OR) para los Sesenta y siete articulos de
Zwinglio (1523) y su Instruccion breve y cristiana (1523).

C. Daniel Crews, Archivero de la Iglesia Morava, Provincia del Sur, Winston-
Salem, Carolina del Norte, por su traduccion de La confesion de Bohemia
(1535).

Westminster John Knox Press (Louisville, KY) por el Catecismo (1537, 1538)
de Juan Calvino.

HarperCollins Publishing Company (Nueva York, NY) y el difunto Prof.
Thomas F. Torrance (Edimburgo, Escocia) por el Catecismo de Juan
Calvino (1541/1545).

Ian D. Bunting, Ph.D. por su traduccion del Consensus Tigurinus (1549).

El doctor James Frantz Smith por su traduccion de la Confesién de Londres de
John a Lasco (1551) y del Catecismo mayor de Emden de la iglesia de los
inmigrantes en Londres (1551).

El Departamento de Colecciones Especiales de la Universidad de Glasgow
(Escocia) por el uso de la traduccion del Rev. John Gordon de la Confesion
de la Congregacion de Glastonbury (1551) de Vallérand Poullain.

La Iglesia Cristiana Reformada de Norteamérica por la traducciéon de la
Confesion Belga (1561) en el Himnario del Salterio de 1976.

La Iglesia Reformada de los Estados Unidos por su traducciéon del Catecismo
de Heidelberg (1563).

Reformed Fellowship, Inc., Wyoming, Michigan por La Contrarrespuesta a la
Remostrancia (1611).

Seminario Teolégico del Noroeste, Lynnwood, Washington y Kerux: The
Journal of Northwest Theological Seminary por La Confesién de Bentheim
(1613/1617).



xil VOLUMEN 4: 1563-1576

La Iglesia Cristiana Reformada de América del Norte, Grand Rapids, Michigan
para Los Cdnones de Dort (1618-1619).

La Iglesia Presbiteriana Libre de Escocia por La Confesion de Fe de Westminster
(1646), El Catecismo Mayor de Westminster (1647) y El Catecismo Menor
de Westminster (1647).

John Cargill por su version en Internet de La Confesién de las Tierras Medias
(1655).

Trinity Journal y Martin I. Klauber por su traduccién de los canones de La
Formula del Consenso Helvético 1675).



CONFESIONES REFORMADAS DE LOSSIGLOS 16 Y 17  xiii

ABREVIATURAS

Busch 1/1 Eberhard Busch, et al, Reformierte Bekenntnisschriften, Bd. 1/1.
1523-1534. Neukirchener Verlag, 2002.

Busch 1/2 Eberhard Busch, et al, Reformierte Bekenntnisschriften, Bd. 1/2.
1535-1549. Neukirchener Verlag, 2006.

Busch 1/3 Eberhard Busch, et al, Reformierte Bekenntnisschriften, Bd. 1/3.
1550-1558. Neukirchener Verlag, 2007.

Busch 2/1 Eberhard Busch, et al, Reformierte Bekenntnisschriften, Bd. 2/1.
1559-1563. Neukirchener Verlag, 2009.

Busch 2/2 Eberhard Busch, et al, Reformierte Bekenntnisschriften, Bd. 2/2.
1562-1569. Neukirchener Verlag, 2009.

Cochrane Arthur C. Cochrane, ed., Reformed Confessions of the Sixteenth
Century. Louisville: Westminster John Knox Press, 2003 [1966].

Miiller E. F. Karl Miller, ed. Die Bekenntnisschriften der reformierten
Kirche. Waltrop: Hartmut Spenner, 1999 [1903].

Niemeyer H. A. Niemeyer, Collectio confessionum in ecclesiis reformatis

publicatarum. Lipsiae, 1840.
Schaff Philip Schaff, The Creeds of Christendom. Grand Rapids: Baker
Book House, 1966 [1877].



Xiv VOLUMEN 4: 1563-1576



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 1

$62. EL. SINODO DE ENYEDI
(1564)

La ciudad transilvana de Enyedi (Nagyenyed; actual Aiud, en Rumania) fue

escenario de un debate entre los partidos luterano y reformado de la Reforma
hiungara. El 9 de abril de 1564, representantes de los evangélicos sajones
(luteranos) se reunieron con sus homoélogos de los evangélicos sacramentarios
(reformados, es decir, calvinistas y zwinglianos) para llegar a un consenso sobre
la doctrina de la Cena del Sefior. Ferenc David (ca. 1520-1579), elegido primer
obispo de la iglesia luterana hungara en 1556 mientras era pastor en Kolozsvar,
estuvo presente como defensor de la vision reformada de la Cena. En 1559, fue
convencido de la posicion helvética en un debate con Peter Mélius Juhasz (ca.
1536—-1572). Como consecuencia, renunci6 a su cargo episcopal en la comunion
luterana y se unio6 al partido reformado. Pero el modus concordiae de 1564
confirmo la ruptura entre las comuniones luterana y reformada en Hungria y
Transilvania.'

1 [El Sinodo de Enyedi, celebrado el 9 de abril de 1564 en la ciudad transilvana de
Enyedi (actual Aiud, en Rumania), fue un evento crucial en la Reforma htingara, marcando
un punto de inflexién en la relacion entre las corrientes luteranas y reformadas. Este sinodo
reuni6 a representantes de los evangélicos sajones (luteranos) y los evangélicos
sacramentarios (reformados, es decir, calvinistas y zwinglianos) para discutir y buscar
consenso sobre la doctrina de la Cena del Sefior, un tema central en la teologia cristiana.

Ferenc David (ca. 1520-1579) fue una figura clave en este encuentro. Inicialmente,
David fue el primer obispo de la iglesia luterana htiingara, pero su postura teolégica cambi6
después de un debate con Peter Mélius Juhasz (ca. 1536-1572) en 1559, donde fue
convencido de la perspectiva reformada o helvética. Esta conversion lo llevé a renunciar a
su cargo episcopal y unirse al partido reformado. La reunién de Enyedi, sin embargo, no
logro unificar las corrientes luterana y reformada, resultando en una confirmacién de su
ruptura. David, nacido en Kolozsvar (actual Cluj-Napoca, Rumania), estudié en Wittenberg



2 VOLUMEN 4: 1563-1576

El erratico David daria pronto un giro de la ortodoxia a la herejia. Cuando
el rey Juan Segismundo (1540-1571), también presente en Enyedi, le nombro
“capellan de la corte”, David intimo con el “médico de la corte”, Jorge
Biandrata (1516—-1588). El racionalismo humanista de Biandrata (la religion es
un ideal evolutivo; la reforma no es mas que una etapa en el progreso continuo
hacia la religion racional universal pura y simple, es decir, el unitarismo)
embrujo a Déavid y, en 1565, habia renunciado al calvinismo por “mas luz”, es
decir, el antitrinitarismo.

Nuestro texto procede de la version magiar que se encuentra en Aron Kiss,
Magyar Reformatus Zsinatok (1881), 420-27.

CONDICIONES DEL ACUERDO (MODUS
CONCORDIAE)

(Nagyenyed, Hungria y Transilvania, 1564)

1. jGracia y paz a ustedes de parte de Dios nuestro Padre y de nuestro
Sefior Jesucristo, nuestras amadas hermanas y hermanos en Jesucristo!

y Frankfurt antes de ser ministro luterano en su ciudad natal. Tras su conversion al
calvinismo, se convirti6 en una figura prominente en la Reforma hungara, pero su
trayectoria teoldgica no se detuvo ahi. Influenciado por el médico italiano y humanista Jorge
Biandrata, David abrazé el antitrinitarismo, cuestionando la doctrina tradicional de la
Trinidad. Este movimiento hacia una interpretacién mas racional y menos dogmatica de la
religion fue visto como una herejia por muchos de sus contemporaneos, pero también
marco el inicio de una nueva corriente religiosa en la region.

Jorge Biandrata (1516-1588) fue otro personaje influyente en este proceso. Nacido
en Saluzzo, Piamonte, Biandrata estudié medicina y se convirtié en médico de la corte. Su
vision racionalista y humanista de la religion lo llevo a apoyar el unitarismo, influenciando
a David en su transicion hacia el antitrinitarismo. Biandrata fue instrumental en la difusién
de estas ideas en Transilvania y colaboré estrechamente con David en la produccién de
escritos teoldgicos que desafiaban la ortodoxia trinitaria.

El rey Juan Segismundo (1540-1571), también presente en el sinodo, tuvo un papel
fundamental en los desarrollos posteriores. Nombré a David como “capellan de la corte”,
posicion que facilité su acercamiento a Biandrata. Bajo la influencia de estas ideas, el rey
emitio el Edicto de Torda en 1568, que permitio la libertad de culto en Transilvania, un hito
significativo en la historia de la tolerancia religiosa en Europa.

La historia del Sinodo de Enyedi y las figuras involucradas ilustran la complejidad y la
dinamica del pensamiento religioso en el siglo XVI. Los debates teoldgicos no solo reflejaban
diferencias doctrinales, sino también las tensiones politicas y culturales de la época. La
influencia de personalidades como Ferenc David y Jorge Biandrata muestra como las ideas
podian trascender fronteras religiosas, llevando a nuevas interpretaciones y movimientos
dentro del cristianismo.]



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 3

2. Cuando el Hijo de Dios, nuestro Sefior Jesucristo, justo antes de la
ultima lucha que iba a soportar, oré Su ultima intercesion al Padre
eterno por el bien de Su iglesia, no habia nada mas grande ni mejor que
pedir que todos fuéramos uno en El y en el Padre (Jn. 17:21).

3. Aunque creemos firmemente que esta intercesion no ha sido ni puede
ser infructuosa, porque El es nuestro Sumo Sacerdote, como atestigua
la carta a los Hebreos, qiuen fue escuchado para ser reverenciado, no
dejamos de esperar que finalmente suceda que el Sefior, teniendo
misericordia de nosotros, establezca una verdadera y permanente
unidad entre nosotros.

4. La benignidad de nuestro majestuoso y misericordioso Principe, Janos
Zsigmond (Johannes Sigismundus de Transilvania), inspirado por
Dios, ha contribuido a esto en gran medida, tomando la Palabra de Dios
y la preocupacion de la iglesia sobre si mismo en tal medida que no
consideraria otros deberes para si mismo que, en la medida de su poder,
se estableciera la paz y el acuerdo saludable en la verdad.

5. Considera que esto es mucho mas necesario para la iglesia que nuestras
manos derecha e izquierda; asi, por su autoridad real, ordena y desea
que dejemos de lado todas nuestras intenciones de conflicto, buscando
la verdad de todas partes; pues la voluntad de nuestra Alteza Real esta
de acuerdo con el mandato de Dios.

6. Porque esto es asi, debemos y ofrecemos la debida obediencia a su
Alteza Real.

7. Dado que el mandato real nos deja, al ser acusados de culpabilidad,
iniciar las negociaciones con moderacion, hemos considerado oportuno
presentar primero los siguientes términos de acuerdo.

8. Recomendamos, por tanto, estos términos no como fabricados por
nosotros ahora, sino como recibidos de los doctores de la iglesia de
profunda sabiduria, que aseguraron siempre con gran diligencia que las
infelices rivalidades entre los doctores de la iglesia fueran finalmente
resueltas y armonizadas de acuerdo con la Palabra de Dios.

9. Le pedimos que se reconozca nuestra honesta y buena voluntad,
examinando toda esta causa adecuada y diligentemente para la gloria
del Hijo de Dios y la edificacion de la santa iglesia, si es capaz al menos
de intentarlo a pesar de la vehemencia causada por los prejuicios
humanos; y luego nos responda segin la norma del conocimiento



10.

11.

12.

13.

14.

15.

VOLUMEN 4: 1563-1576

profético y apostolico, y segun lo requiera la importancia del tiempo y
de este santo sinodo.

I. Sobre los sacramentos

Afirmamos antes que nada que no nos corresponde en absoluto el
abominable nombre de sacramentalista, con el que se ha deshonrado
parcialmente a nuestra iglesia en el fragor del debate, cuando aun no se
ha examinado la verdadera base del conflicto.

Los que consideran los sacramentos s6lo como meros y vacios
simbolos, considerandolos s6lo como signos y sellos de la comunidad
externa, pueden ser burlados con razén; pero nosotros no podemos ser
denigrados con el mismo titulo con ningun derecho, ni tenemos nada
que ver con ello: nosotros que ensefiamos y afirmamos firmemente que
los sacramentos son pruebas y prendas de la gracia de Dios hacia
nosotros, asi como los sellos mas seguros de las promesas que
fortalecen nuestra fe cada vez mas.

Al mismo tiempo que exponemos todos estos puntos mencionados,
enseflamos el doble beneficio de los sacramentos:

Primero, preservan nuestra conciencia ante Dios; y segundo, dan
testimonio de nuestra espiritualidad ante el mundo; y esto creemos que
no lo niegan, ni los que siguen.

I1. Sobre los simbolos

Confesamos que como Dios es veraz y fiel, por el poder del Espiritu
Santo, Dios cumple lo que significan los simbolos externos: Dios, por
tanto, no nos ofrece meros simbolos, sino que el efecto de verdad va
unido también a ellos.

La fuerza de la gracia del Espiritu Santo, en cambio, no se encierra en
los simbolos externos, ya que ni sirven a todos sin distincion, ni de
forma igual, ni su resultado se manifiesta de la misma manera: mas
bien, Dios utiliza los sacramentos libremente como quiere, para servir
de instrumentos de salvacion a los elegidos, al mismo tiempo que no
sirven para nada a los demas, por su propio riesgo.



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 5

16.

17.

18.

19.

Por 1ultimo, los sacramentos no sirven para nada si no se reciben por la
fe, que es un don especial del Espiritu Santo, y no depende de elementos
terrenales, sino de la obra celestial del mismo Espiritu Santo; y las
ayudas externas se ordenan a ellos so6lo por las limitaciones de nuestra
aprehension.

II1. Sobre la Cena del Senor

En cuanto a la Cena del Sefior, es obvio que bajo los simbolos del pan
y el vino se participa en la comunion del cuerpo y la sangre de
Jesucristo; y no solo se nos recuerda el sacrificio de Jesucristo por
nosotros en la cruz, sino que también se santifica y sella con nosotros
el santo pacto, segun el cual Su muerte se convierte en vida para
nosotros; al estar injertados en Su cuerpo, somos en verdad nutridos por
El de la misma manera que este alimento y esta bebida nutren nuestro
cuerpo.

IV. Sobre los efectos de la Cena del Senor

También es obvio que Jesucristo cumple verdadera y efectivamente, lo
que se requiere por la similitud de la fe y la materia significada; por lo
tanto, la imparticion de Su cuerpo y sangre se nos ofrece efectivamente
en la Cena del Sefior; o (que es lo mismo) bajo el pan y el vino, se nos
ofrece una garantia que imparte la participacion en el cuerpo y la sangre
de Jesucristo.

Todo el que es sensato y sereno y que tiene el debido discernimiento y
el temperamento tranquilo reconoce, sin embargo, que el debate es
sobre la forma del consumo; porque confesamos abierta y
honestamente que Jesucristo es nuestro, y todos los bienes que posee
los compartira también con nosotros en el futuro; y que El dio Su
cuerpo para nuestra salvacion no s6lo una vez, cuando fue sacrificado
en la cruz para el perdon de nuestros pecados, sino que lo da todos los
dias para nuestro alimento, para que cuando El viva en nosotros,
nosotros vivamos con la plenitud de Sus beneficios; ensefiamos ademas



20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.
27.

28.

VOLUMEN 4: 1563-1576

que El es vivificante, porque nos infunde Su vida, del mismo modo que
nosotros recibimos vitalidad de la materia del pan.

El debate, por tanto, tiene su origen en esta fuente—que la forma del
consumo se entiende de manera diferente.

V. Sobre la sustancia

Nuestra interpretacion es la siguiente: consumimos el cuerpo de Cristo
porque es un alimento espiritual para el alma; lo llamamos alimento en
el sentido de que el Espiritu Santo infunde Su vida en nosotros por Su
poder perceptible, para que sea comin en nosotros, como la savia fluye
de la raiz del arbol a las ramas, o como la vitalidad llega a los miembros
del cuerpo desde la cabeza.

No hay ningln sofismo en esta interpretacion, ni palabras oscuras,
ambiguas o torcidas.

Algunos, descontentos con esta candida simplicidad, quisieran
consumir el cuerpo de Cristo con sus bocas corporales; pero esto no se
basa ni en la autoridad de la Sagrada Escritura, ni en el ejemplo de la
iglesia primitiva; es asombroso, por tanto, que personas de mediocre
discernimiento y cualificaciéon debatan tan obstinadamente sobre esta
impropia innovacion.

No negamos en absoluto lo que ensefia la Sagrada Escritura: que el
cuerpo de Cristo es realmente alimento y Su sangre es realmente
bebida, porque nosotros también lo consumimos y lo consideramos
suficiente para la vida en pureza.

Confesamos también que en la Cena del Sefior se produce realmente
esta comunion.

Quien insiste mas que esto, cruza los limites de la verdad.

Insistir en la palabra “sustancia” cuando se trata de los sacramentos no
es compatible con el sentido comun, ya que la propia Sagrada Escritura
establece las formas especificas de lenguaje concernientes a ellas; y de
ello se deduce que las palabras “esto es Mi cuerpo” deben interpretarse
en clave sacramental.

Ademas, el pan que partimos, segin el sentido eterno de la Sagrada
Escritura, es comunién en el cuerpo de Cristo; porque Dios es



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 7

29.

30.
31.

32.

33.

34.

35.

36.
37.

eternamente semejante a Si mismo, y Dios siempre hablé de los
sacramentos de la misma manera.

VI. Sobre la palabra “es” en “esto es mi cuerpo”

Algunos sospechan un par de peligros en esto, pero es facil hacer frente
a sus escripulos: como la palabra sacramental dice “es” (“Hoc Est
Corpus Meum”—*"“esto es Mi cuerpo”), intentan distorsionar la verdad
por medio de la imagen; pero hay que tener en cuenta que entendemos
la figura no como mera imagen, sino segun la gramatica como
significante de la funcion; para evitar que alguien suponga que el pan
es simplemente el cuerpo de Cristo, como Jesucristo mismo se llama
Hijo de Dios.

El nombre “cuerpo”, por tanto, se aplica en sentido figurado al pan:
Aunque no tan figuradamente como si Jesucristo manifestara la pura y
mera imagen de Su cuerpo; porque la realidad no es expulsada por la
imagen; mas bien se significa la diferencia entre el simbolo y la materia
significada, lo que no contradice su conexion; pero debemos evitar el
desdoblamiento de palabras, como es deseable y conveniente en las
negociaciones.

No hay nada odioso en esta forma de ensefiar, ni nada que pueda
interpretarse de manera equivocada; y este entendimiento siempre ha
sido aprobado por el uso comun.

Es especialmente necesario conjurar el obstaculo concerniente a la
inconmensurabilidad del cuerpo, porque si no tenemos claro que es
finito y que habita en el cielo, no hay manera de resolver nuestro
conflicto.

Lo que parece increible para algunos es facil de disipar: lo que esta
unido a Dios no es ubicuo.

Aunque haya dos naturalezas en la tinica persona del mediador, ambas
conservan sus caracteristicas diferentes, ya que la unificacion no es lo
mismo que la unidad.

Sobre este asunto no solia haber debate.

Ha habido un amplio consenso en que Jesucristo, el mediador, el Hijo
de Dios y nuestra cabeza, ascendi6 al cielo y fue aceptado en la gloria
celestial; asi que es obvio que estd alejado de nosotros en lo que



38.

39.
40.

41.

42.

43.

44,

VOLUMEN 4: 1563-1576

respecta a Su cuerpo; pero llena el cielo y la tierra con Su divina
clemencia y el poder espiritual de Su gracia.

VII. Sobre el Cuerpo

Afirmando todos estos puntos, lleguemos a las formas de expresion en
las que algunos se enredaron de oscuridad: que se nos daria el “cuerpo”
de Cristo bajo o con el pan; pues no se significa la unificacion sustancial
del cuerpo de Cristo con el alimento perecedero, sino la conexion
sacramental; y no se discute que para las personas espirituales la
conexion inseparable entre el simbolo y la materia significada consiste
en la promesa misma, por la que Dios no expone nada
fraudulentamente, sino que significa lo que Dios cumple verdadera y
realmente.

Ademas, en vano se debaten dos tipos de cuerpo.

Aunque la condicion de Jesucristo cambid en Su cuerpo cuando fue
aceptado en la gloria divina, y se liberé de todo lo que era terrenal,
mortal y transitorio; aun asi tenemos que afirmar que no debemos
considerar ningin otro cuerpo como dador de vida o alimento para
nosotros sin duda, s6lo aquel que fue crucificado para el perdon de
nuestros pecados, como también lo demuestran las palabras.

Asi, el mismo cuerpo que el Hijo de Dios ofrecidé como sacrificio al
Padre, nos lo da diariamente en la Cena del Sefior, para nuestro
alimento espiritual.

VIII. Sobre las formas de consumo

Debemos afirmar ahora de nuevo lo que ya se ha dicho sobre el modo
de consumo.

No es necesario que el propio cuerpo descienda del cielo para
alimentarnos, ya que para superar los obstaculos y alejarnos de los
lugares, basta con el poder del Espiritu Santo.

No podemos negar, sin embargo, que la forma del consumo es
incomprensible para el intelecto humano, ya que naturalmente ni el
cuerpo es la vida del alma, ni ejerce su poder sobre nosotros desde el
cielo.



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 9

45.

46.

47.

48.

49.

50.

51.

52.

53.

No en vano Pablo llamo a esta comunion un gran misterio, que nos hace
cuerpo del cuerpo de Cristo, carne de Su carne y hueso de Sus huesos.
Reconocemos, por tanto, que en la Cena del Sefior existe un milagro de
este tipo, que supera tanto los limites de la naturaleza como nuestra
forma de pensar.

La vida de Jesucristo es compartida con nosotros y Su cuerpo es
ofrecido para nuestro alimento; por lo tanto, todas las innovaciones,
que estan en contradiccion con nuestra comprension explicada
anteriormente, deben ser expulsadas: como las que se refieren a la
ubicuidad del cuerpo, el encierro secreto del cuerpo en el simbolo, o su
presencia sustancial en la tierra.

Cuando se trata de esto, hay dudas incluso sobre la palabra “sustancia”,
y la forma mas breve de deshacerse de ella parece ser dejar de fantasear
vanamente sobre el consumo del cuerpo, como si fuera similar al
alimento corporal, que llega a nuestro estdmago cuando se come.
Cuando expulsamos este sinsentido, no hay razon para negar que nos
nutrimos espiritualmente del cuerpo de Cristo, ya que, en efecto, nos
unificamos con El en un solo cuerpo por medio de la fe, haciéndonos
asi uno con EI.

De ello se desprende que estamos conectados a El en una comunion
espiritual, del mismo modo que la vitalidad personal fluye de la cabeza
a los miembros del cuerpo.

Debemos afirmar, por tanto, la interpretacion de que estamos
personalmente unidos a Jesucristo, no como si algin compuesto
corporal o el cuerpo conjurado de Cristo desde el cielo penetrara en
nosotros, o como si lo comiéramos con la boca: sino porque el cuerpo
de Cristo no vivificara nuestra alma por Su poder y efecto de la misma
manera que el cuerpo se alimenta de las materias del pan y del vino.

IX. Sobre la palabra “espiritual”

Aparte de esto, otro articulo de fe debatido era sobre la palabra
“espiritual”, que algunos aborrecian, porque suponian que significaba
algo imaginario o inutil.

Por lo tanto, debemos ayudar aqui con nuestra interpretacion.



10

54.

55.

56.

57.

58.

59.

60.

VOLUMEN 4: 1563-1576

El consumo espiritual o pneumatico se opone al consumo corporal;
entendemos el consumo corporal segun el cual algunos piensan que
Jesucristo mismo como persona fluye en nosotros cuando comemos el
pan.

Afirmamos, por el contrario, que en la Cena del Sefior se nos da
espiritualmente el cuerpo de Cristo; porque el poder secreto del Espiritu
Santo realiza que los que estan separados entre si por el volumen del
espacio, se unifiquen entre si, ademas de que desde el cielo nos llegue
la vida del cuerpo de Cristo; cuyo poder y fuerza vivificante puede
llamarse con razon algo que se origina en la sustancia; pero debemos
entenderlo prudente y correctamente, es decir, aunque el cuerpo de
Cristo permanezca en el cielo, sin embargo sobre nosotros que vagamos
por la tierra, la vida surge y fluye de Su sustancia.

También nos acusan vanamente de confundir involuntariamente dos
clases de consumo: pero nosotros negamos ignorar involuntariamente
lo que ellos fabricaron sobre el consumo sacramental para si mismos,
y del que se resisten a admitir que era el consumo de la materia del
cuerpo sin uso y gracia.

Pero no hay nada de esto descrito en la Sagrada Escritura ni afirmado
en el testimonio de la iglesia primitiva; porque, en efecto, la verdad y
la materia de los sacramentos no es solo la aplicacion de los beneficios
de Jesucristo, sino que es Jesucristo mismo, con Su muerte y
resurreccion.

Por lo tanto, no son intérpretes apropiados los que afirman, por un lado,
que Jesucristo no posee ningun don o poder de Su alma, pero por otro
lado lo relacionan con los dones espirituales y el uso del consumo.
Pero éstos no pueden ser separados de Su Espiritu Santo sin
difamacién, de la misma manera que El no puede ser separado de Si
mismo.

Tampoco prueban su verdad las palabras de Pablo: “El que coma el pan
o beba la copa del Sefior indignamente, sera culpable del cuerpo y de
la sangre del Sefior” (1 Co. 11:27), porque en ella la culpa no se refiere
al consumo, y no leemos en ninguna parte ni esta de acuerdo con el
sentido comun que sea para condenacion que alguien consuma a Cristo;
pero de hecho se condenan los que lo desprecian.



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 11

61.

62.

63.

64.

65.

66.

67.

Afirmemos, pues, sobre este articulo de fe que los impios consumen el
cuerpo de Cristo so6lo de manera sacramental: no sin realidad, sino sélo
como sacramento; sacramento tenus (‘“meramente un sacramento”),
como dice Agustin.

X. Sobre la palabra Fe

Esta interpretacion resuelve la cuestion de lo que significa consumir el
cuerpo de Cristo por la fe en la Cena del Sefior.

Para otros la palabra “fe” es sospechosa, como si distorsionara la
verdad y el significado.

Pero es mucho mejor aceptarlo, ya que no podemos estar conectados
con Jesucristo de ninguna otra manera, solo si nuestra mente se eleva
de este mundo.

La fe, por tanto, es la cuerda que nos une a Jesucristo, que nos eleva,
cuyo anclaje esta en el cielo, para buscar alli a Jesucristo en la gloria de
Dios, en lugar de hundirlo bajo las fabricaciones de nuestro intelecto;
y asi el conflicto que hemos tocado puede resolverse de la mejor
manera posible, ya sea que solo los creyentes consuman a Cristo, o los
que sin excepcion reciben los simbolos del pan y del vino.

La solucion que proponemos es correcta y clara: Jesucristo da Su
cuerpo y sangre universalmente a todos; pero como los infieles cierran
la puerta de Su amor, no consumen lo que se les ofrece; pero de esto no
podemos sacar las conclusiones de que al despreciar lo que se les da,
humillen la gracia de Jesucristo, o reduzcan algo del efecto del
sacramento; ya que solo su ingratitud no altera su naturaleza.
Tampoco se profana el pan, cuando se hace de ¢l un anticipo o garantia
de Jesucristo, como si no se diferenciara del pan ordinario; sino que en
verdad prueba la comunion en el cuerpo y la sangre de Cristo.

Firmado por los ancianos de las iglesias de Hungria y Transilvania, que

estan de acuerdo en la fe y en el consumo espiritual del cuerpo de Cristo.

(Traducido por Szabolcs NAGYPAL) Vulla feugiam, veraesed magnim.



12

VOLUMEN 4: 1563-1576



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 13

$63. LA SEGUNDA
CONFESION HELVETICA
(1566)

La confesion reformada del siglo XVI de mayor acogida, la Confessio

Helvetica posterior, debia adjuntarse originalmente al testamento de Heinrich
Bullinger (1504-1575), ya desconsolado por la muerte de su esposa (Anna) y
sus tres hijas en 1564. La confesion era una ampliacion de la Primera Confesion
Helvética (1536) y fue encargada por Federico III (1515-1576), Elector del
Palatinado. Federico se habia convertido en reformista, patrociné el Catecismo
de Heidelberg (1563) y estaba bajo la presion politica de sus compatriotas
luteranos. Inst6 a Bullinger a componer un resumen de la fe reformada para
ayudarle. Bullinger comenzd la obra en 1561, la amplio en 1564 y la presento
al Elector en 1566. El emperador del Sacro Imperio, Maximiliano II (1527—
1576), habia convocado una Dieta en Augsburgo para el 14 de enero de 1566.
Federico present6 la Segunda Confesion Helvética a la Dieta en marzo. Todos
los cantones suizos, excepto Basilea, la adoptaron y, bajo la supervision de
Teodoro de Beza (1519-1605), constituyod el principio estructural de la
Harmonia confessionum de Salnar (1581). Se publico por primera vez en latin
y aleman en Ztrich el 12 de marzo de 1566. Su recepcion mas alla de Suiza fue
notable: las iglesias reformadas de Hungria y Europa del Este la adoptaron
como norma propia—Ila primera en Debrecen el 24 de febrero de 1567.

La confesion es la plena maduracion del pensamiento reformado de
Bullinger. Con una deuda evidente con Calvino (1509-1564), Bullinger
compuso esta confesion ecuménica para toda Suiza. Su teologia se yuxtapone



14 VOLUMEN 4: 1563-1576

entre los Canones y Decretos del Concilio de Trento (1545-1563) y el Libro de
la Concordia luterano (1580). También era una apologia de la ortodoxia de la
Reforma Zwingliana, que Bullinger defendia fervientemente. La tendencia a
considerar este documento como un ejercicio puramente practico no tiene en
cuenta que la confesion resume la carrera teoldgica de Bullinger—dogmatica y
practica (inseparablemente unidas en su propia estimacion). La observacion de
que Bullinger es menos severo con los decretos divinos que Calvino queda
desmentida por el capitulo X—tan calvinista como la propia doctrina del
decretum horrible de Calvino. En resumen, la Segunda Confesion Helvética de
Bullinger es teologia sistematica reformada/calvinista hecha en estilo simbolico
o confesional.'

Nuestro texto procede de la obra de Peter Hall, La Armonia de las
Confesiones Protestantes: Exposicion de la Fe de las Iglesias de Cristo
Reformadas segun la Doctrina Pura y Santa del Evangelio en toda Europa (The
Harmony of Protestant Confessions: Exhibiting the Faith of the Churches of

1 [La Segunda Confesion Helvética, escrita en 1566, es una de las confesiones
reformadas mas significativas del siglo XVI. Esta confesion fue redactada por Heinrich
Bullinger, un tedlogo suizo prominente que sucedié a Huldrych Zwingli como lider de la
Iglesia de Ztrich. Heinrich Bullinger (1504-1575) naci6 en Bremgarten, Suiza. Después de
estudiar en la Universidad de Colonia, Bullinger se convirti6 en un ferviente seguidor de la
Reforma. Tras la muerte de Zwingli en la Batalla de Kappel en 1531, Bullinger asumio el
liderazgo de la iglesia en Zurich. Durante sus 44 afios como antistes (ministro principal),
Bullinger consolidé la Reforma suiza y mantuvo correspondencia con otros reformadores
como Juan Calvino y Martin Bucero, fortaleciendo asi las redes reformadas en Europa. La
Segunda Confesioén Helvética fue encargada por Federico 111, Elector del Palatinado, quien
se habia convertido al reformismo y patrociné el Catecismo de Heidelberg en 1563.
Federico, bajo presion politica de sus compatriotas luteranos, solicité a Bullinger un
resumen de la fe reformada. Bullinger, ya desconsolado por la pérdida de su esposa Anna y
tres de sus hijas en 1564, comenzd a trabajar en la confesiéon en 1561 y la complet6 en 1566.

La confesion fue presentada en la Dieta de Augsburgo en 1566 y adoptada por todos
los cantones suizos, excepto Basilea. Bajo la supervision de Teodoro de Beza, se convirtid
en un pilar estructural de la Harmonia confessionum de Salnar (1581) y se difundio
ampliamente, siendo adoptada por iglesias reformadas en Hungria y Europa del Este.
Bullinger, conocido por su moderacion y habilidades pastorales, también fue un prolifico
escritor. Sus obras incluyen mas de 150 tratados y 12,000 cartas, abarcando temas desde
la teologia del pacto hasta la historia de la Reforma en Zurich. Su teologia se caracterizé por
un equilibrio entre la doctrina y la practica, reflejado en su firme defensa de la ortodoxia
zwingliana y su influencia calvinista, particularmente en su tratamiento de los decretos
divinos y la predestinacion. La Segunda Confesion Helvética es un testimonio de la madurez
teoldgica de Bullinger, combinando la influencia de Calvino con su propia perspectiva
ecuménica. Este documento no solo defendié la ortodoxia reformada, sino que también
sirvi6 como una herramienta unificadora para las diversas ramas del protestantismo en
Europa, destacando su relevancia y aceptaciéon mas alla de las fronteras suizas]



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 15

Christ Reformed after the Pure and Holy Doctrine of the Gospel throughout
Europe) (1844), que a su vez se basa en Salnar. Hemos modernizado la
ortografia y la gramatica en algunas partes, y hemos reducido los parrafos. Para
otra version inglesa, véase Cochrane, 224-301 (pero su cita de textos de prueba
es a menudo incorrecta). Schaff tiene el texto latino, 3:233-306, al igual que
Niemeyer, 462536 y Miiller, 170-221. Los textos de prueba se han cotejado
principalmente con la edicion de Hall y con el texto latino de Schaff.

LA SEGUNDA CONFESION HELVETICA

Capitulo 1: La Sagrada Escritura como verdadera
Palabra de Dios

Creemos y confesamos que las Escrituras canonicas de los santos profetas y
apostoles de ambos Testamentos son la verdadera Palabra de Dios y tienen
suficiente autoridad por si mismas, no por los hombres. Porque Dios mismo
habl¢ a los padres, a los profetas y a los apostoles, y todavia nos habla a nosotros
por medio de las Sagradas Escrituras.

Y en esta Sagrada Escritura, la iglesia universal de Cristo tiene todas las
cosas completamente expuestas, que pertenecen tanto a una fe salvadora, como
a la estructura de una vida aceptable a Dios: con respecto a esto esta
expresamente ordenado por Dios que nada sea puesto o quitado de la misma
(Dt. 4:2; Ap. 22:18-19).

Juzgamos, por tanto, que de estas Escrituras debe tomarse la verdadera
sabiduria y piedad, la reforma y gobierno de las iglesias; asi como la instruccion
en todos los deberes de piedad; y para abreviar, la confirmacion de opiniones,
y la refutacion de errores, con todas las exhortaciones; segin lo dicho por el
apostol: “Toda Escritura es inspirada por Dios y 1util para ensefiar, para
reprender” (2 Ti. 3:16—-17). De nuevo, “Te escribo estas cosas”, dice el apdstol
a Timoteo, “para que sepas como debe conducirse uno en la casa de Dios” (1
Ti. 3:14-15). De nuevo, el mismo apoéstol a los tesalonicenses: “Cuando”, dice,
“recibieron la palabra de Dios que oyeron de nosotros, la aceptaron no como la
palabra de hombres, sino como lo que realmente es, la palabra de Dios” (1 Ts.
2:13). Porque el Sefior mismo ha dicho en el evangelio: “Porque no son ustedes
los que hablan, sino el Espiritu de su Padre que habla en ustedes” (Mt. 10:20);



16 VOLUMEN 4: 1563-1576

por lo tanto, “el que a ustedes escucha, Me escucha a Mi, y el que a ustedes
rechaza, Me rechaza a Mi” (Lc. 10:16).

Por lo tanto, cuando esta Palabra de Dios es predicada ahora en la iglesia
por los predicadores y recibida por los fieles; y que no se debe fingir ni esperar
del cielo ninguna otra Palabra de Dios; y que ahora se debe considerar la Palabra
de Dios que se predica, no el ministro que predica; que aunque sea malo y
pecador, sin embargo la Palabra de Dios permanece verdadera y buena.

Tampoco pensamos que, por lo tanto, la predicacion exterior deba
considerarse infructuosa, porque la instruccion en la verdadera religion depende
de la iluminacion interior del Espiritu; o porque esté escrito: “Nadie tendra que
ensefiar a su projimo, porque todos Me conoceran” (Jer. 31:34) y “Ni el que
planta ni el que riega es algo, sino Dios, que da el crecimiento” (1 Co. 3:7).
Aunque ‘“nadie puede venir a Cristo si no lo trae el Padre” (Jn. 6:44) y es
iluminado interiormente por el Espiritu Santo, sabemos sin duda que es la
voluntad de Dios que Su Palabra sea predicada incluso exteriormente.
Ciertamente, Dios podria haber ensefiado a Cornelio por Su Espiritu Santo o
por el ministerio de un angel, sin el ministerio de San Pedro en los Hechos;
pero, sin embargo, lo remite a Pedro, de quien el angel que habla dice: “El te
diré lo que es necesario que hagas” (Hch. 10:6).

Porque el que ilumina interiormente dando a los hombres el Espiritu Santo,
el mismo, a modo de mandamiento, dijo a Sus discipulos. “Vayan por todo el
mundo y prediquen el evangelio a toda criatura” (Mr. 16:15). Y asi Pablo
predico la Palabra exteriormente a Lidia, una vendedora de purpura entre los
filipenses: pero el Sefior abrié interiormente el corazon de la mujer (Hch.
16:14). Y el mismo Pablo, sobre una elegante gradacion, convenientemente
colocada en el décimo capitulo a los Romanos, infiere al fin: “Por tanto, la fe
viene del oir, y el oir, por la palabra de Cristo” (Ro. 10:14—17). Mientras tanto,
sabemos que Dios puede iluminar a quien y cuando quiera, incluso sin el
ministerio externo, que es una cosa que pertenece a Su poder: pero hablamos
de la forma habitual de instruir a los hombres, que nos ha sido entregada por
Dios, tanto en el mandamiento como en los ejemplos.

Nosotros, por lo tanto, detestamos todas las herejias de Artemoén, los
maniqueos, los valentinianos, Cerdon y los marcionitas, que negaron que las
Escrituras procedieran del Espiritu Santo; o bien no las recibieron, o pulieron y
corrompieron algunas de ellas.



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 17

Y, sin embargo, no negamos que algunos libros del Antiguo Testamento
eran de los autores antiguos llamados apocrifos; y otros, eclesidsticos; es decir,
que debian ser leidos en las iglesias, pero no se alegaba que avalaran o
confirmaran la autoridad de la fe por ellos. Como también, Agustin en su De
Civitate Dei (Libro 18, capitulo 38) hace mencion de que “en los libros de los
Reyes, se cuentan los nombres y libros de ciertos profetas”, pero afiade que “no
estan en el Canon”; y que “los libros que tenemos, bastan para la piedad”.

Capitulo 2: La interpretacion de las Sagradas Escrituras,
de los Padres de la Iglesia, y de los concilios y tradiciones

El apodstol Pedro ha dicho que “Las Sagradas Escrituras no son asunto de
interpretacion personal” (2 P. 1:20); por lo tanto, no permitimos todas las
exposiciones. Por lo tanto, no reconocemos lo que ellos llaman la interpretacion
de la Iglesia de Roma para la verdadera y natural interpretacion de las
Escrituras; la cual los defensores de la Iglesia Romana se esfuerzan por obligar
a todos los hombres a simplemente recibirla: sino que reconocemos como
auténtica y propia aquella interpretacion de las Escrituras que, tomada de las
mismas Escrituras (es decir, de la frase de la lengua en que fueron escritas,
siendo también ponderada segiin las circunstancias, y expuesta segin la
proporcion de los lugares, ya sea de los semejantes o de los no semejantes,
también de los mas claros), concuerda con la regla de fe y caridad, y hace
notablemente para la gloria de Dios y la salvacion del hombre.

Por lo tanto, no condenamos los santos tratados de los padres, que
concuerdan con las Escrituras; de los cuales, sin embargo, disentimos
modestamente, ya que se considera que establecen cosas meramente extraias,
o totalmente contrarias a las mismas. Tampoco creemos que les hagamos
ningun dafio en este asunto, ya que todos ellos, de comtn acuerdo, no quieren
que sus escritos coincidan con las Escrituras candnicas, sino que nos piden que
les permitamos lo que esté de acuerdo o no con ellas, y nos piden que tomemos
lo que esta de acuerdo y dejemos lo que esta en desacuerdo.

Y segln este orden damos cuenta de los decretos o canones de los
concilios. Por lo tanto, en las controversias sobre religion o cuestiones de fe, no
nos dejamos presionar por los meros testimonios de los padres o los decretos
de los concilios; mucho menos por las costumbres recibidas, o por la multitud
de hombres que tienen un mismo juicio, o por la prescripcion de mucho tiempo.



18 VOLUMEN 4: 1563-1576

Por lo tanto, en las controversias de religion, o asuntos de fe, no podemos
admitir otro juez que Dios mismo, pronunciando por las Sagradas Escrituras, lo
que es verdadero, lo que es falso, lo que se debe seguir o lo que se debe evitar.
Asi que no descansamos sino en los juicios de hombres espirituales, extraidos
de la Palabra de Dios. Ciertamente, Jeremias y otros profetas condenaron con
vehemencia las asambleas de sacerdotes, reunidas contra la ley de Dios, y nos
advirtieron diligentemente que no debiamos escuchar a los padres, ni seguir su
camino, quienes, caminando en sus propias invenciones, se desviaron de la ley
de Dios (Ez. 20:18).

Asimismo, rechazamos las tradiciones humanas que, aunque se exponen
con buenos titulos, como si fueran divinas y apostdlicas, entregadas a la iglesia
por la viva voz de los apodstoles y, por asi decirlo, por manos de hombres
apostolicos, por medio de obispos que se suceden en sus puestos, sin embargo,
al ser comparados con las Escrituras, discrepan con ellos y por ese desacuerdo
traicionan por completo ser apostolicos. Porque asi como los apostoles no
discreparon entre si en la doctrina, los eruditos de los apostoles no expusieron
cosas contrarias a los apostoles. Es mas, es blasfemo afirmar que los apostoles,
de viva voz, expusieron cosas contrarias a sus escritos.

Pablo afirma expresamente que “ensefid las mismas cosas en todas partes,
en cada iglesia” (1 Co. 4:17). Y de nuevo, dice, “ninguna otra cosa les
escribimos sino lo que leen y entienden” (2 Co. 1:13). Ademas, en otro lugar,
da testimonio de que €l y sus discipulos, es decir, los hombres apostolicos, “se
condujeron de la misma manera, y en el mismo Espiritu hicieron todas las
cosas” (2 Co. 12:18). Los judios tambi¢n, en el pasado, tenian sus tradiciones
de ancianos; pero estas tradiciones fueron severamente refutadas por el Sefior,
mostrando que el cumplimiento de ellas obstaculiza la ley de Dios, y que “en
vano Dios es adorado por los tales” (Mt. 15:9; Mr. 7:6-7).

Capitulo 3: Sobre Dios, y la unidad y la Trinidad

Creemos y ensefiamos que Dios es uno en esencia o naturaleza, que subsiste
por Si mismo, es todo suficiente en Si mismo, invisible, sin un cuerpo, infinito,
eterno, el Creador de todas las cosas visibles e invisibles, el bien principal, que
vive, vivifica y preserva todas las cosas, Todopoderoso, y sumamente sabio,
amable o misericordioso, justo y verdadero. Y detestamos la multitud de dioses,



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 19

porque esta expresamente escrito: “El SENOR tu Dios, el SENOR uno es” (Dt.
6:4). “Yo soy el SENOR tu Dios, no tendras otros dioses delante de Mi” (Ex.
20:2-3). “Yo soy el SENOR, y no hay ningun otro; fuera de Mi no hay Dios.
(No soy Yo, el SENOR? No hay mas Dios que Yo, un Dios justo y salvador; no
hay ninguno fuera de Mi” (Is. 45:5, 21). “El SENOR, el SENOR, Dios compasivo
y clemente, lento para la ira y abundante en misericordia y verdad” (Ex. 34:6).

Sin embargo, creemos y enseflamos que el mismo Dios infinito, uno e
indivisible, estd en personas inseparablemente y sin confusion, distinguidas en
el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo: asi como el Padre ha engendrado al Hijo
desde la eternidad; el Hijo es engendrado de una manera indecible; y el Espiritu
Santo procede de ambos, y eso desde la eternidad, y debe ser adorado con
ambos. No hay tres dioses, sino tres personas, consustanciales, coeternas e
iguales; distintas en cuanto a sus personas y, en orden, una va delante de la otra,
pero sin ninguna desigualdad. En cuanto a su naturaleza o esencia, estan tan
unidas que no son mas que un solo Dios; y la esencia divina es comtn al Padre,
al Hijo y al Espiritu Santo.

Porque la Escritura nos ha entregado una manifiesta distincion de
personas: el angel, entre otras cosas, diciendo asi a la bendita virgen: “El
Espiritu Santo vendra sobre ti, y el poder del Altisimo te cubrira con su sombra;
por eso el Nifo que nacera sera llamado Hijo de Dios” (Lc. 1:35). También en
el bautismo de Cristo se oy6 una voz desde el cielo que decia: “Este es Mi Hijo
amado” (Mt. 3:17). El Espiritu Santo también aparecié “como paloma” (Jn.
1:32). Y cuando el Seiior mismo ordend bautizar, orden6 bautizar “en el nombre
del Padre y del Hijo y del Espiritu Santo” (Mt. 28:19). Del mismo modo, en
otra parte del evangelio dijo: “El Espiritu Santo, a quien el Padre enviara en Mi
nombre” (Jn. 14:26). De nuevo dice: “Cuando venga el Consolador, a quien Yo
enviaré del Padre, es decir, el Espiritu de verdad que procede del Padre, El dara
testimonio de Mi” (Jn. 15:26). En resumen, recibimos el Credo de los Apostoles
porque nos entrega la fe verdadera.

Por lo tanto, condenamos a los judios y a los mahometanos, y a todos los
que blasfeman de la Trinidad, que es sagrada y solo debe ser adorada.
Condenamos también todas las herejias y los herejes, que ensefian que el Hijo
y el Espiritu Santo son Dios s6lo de nombre; también, que hay en la Trinidad
algo creado, y que sirve y ministra a otro; finalmente, que hay en ella algo
desigual, mayor o menor, corporal o corporalmente formado, en maneras o en
voluntad diversa, o confundido o Unico por si mismo: como si el Hijo y el



20 VOLUMEN 4: 1563-1576

Espiritu Santo fuesen afectos y cualidades de un solo Dios Padre; como han
pensado los monarquicos, los novacianos, Praxeas, los patripasianos, Sabelio,
Samosatenus, Aecio, Macedonio, Arrio y otros semejantes.’

2 [A continuacidn se explican los términos mencionados:

Monarquicos: Este término se refiere a aquellos que sostienen una visiéon de la
Trinidad que enfatiza la unicidad de Dios en detrimento de la distincién de personas dentro
de la Trinidad. Creen que el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo son meramente modos o
aspectos de una Unica persona divina, negando asi la distincién real entre ellos. Esta
doctrina es conocida también como “monarquianismo”.

Novacianos: Los novacianos fueron seguidores de Novaciano, un sacerdote romano
del siglo 111, que estableci6 una secta separada debido a sus puntos de vista estrictos sobre
la readmision de los cristianos que habian apostatado bajo persecucion. Aunque no es
directamente una herejia trinitaria, su inclusién aqui puede reflejar una condena mas
amplia de todas las desviaciones doctrinales.

Praxeas: Praxeas fue un tedlogo del siglo II que defendi6 una forma de
monarquianismo llamada “patripasionismo”, la cual sostiene que Dios Padre sufri6 en la
cruz como Jesucristo. Esta ensefianza niega la distincion de personas dentro de la Trinidad,
sosteniendo que el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo son una misma persona.

Patripasionistas: Similar a las ensefianzas de Praxeas, los patripasianos creen que el
Padre sufrié y murid en la cruz. Esta doctrina es considerada herética porque no respeta la
distincion entre las personas de la Trinidad.

Sabelio: Sabelio fue un tedlogo del siglo III que propuso el “sabelianismo” o
“modalismo”, que ensefia que el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo son diferentes modos o
manifestaciones de un solo Dios, en lugar de tres personas distintas. Esta doctrina es similar
al monarquianismo y al patripasianismo.

Samosatenus (Pablo de Samosata): Fue un obispo de Antioquia del siglo III que
defendié una forma de monarquianismo conocida como “adopcionismo”. Samosatenus
ensefiaba que Jesus era un hombre ordinario que fue adoptado como el Hijo de Dios en su
bautismo, negando asi la preexistencia divina de Cristo y la doctrina de la Trinidad.

Aecio: Aecio fue un tedlogo arriano del siglo IV, conocido por sus ensefianzas que
enfatizaban la diferencia entre el Padre y el Hijo, afirmando que el Hijo fue creado por el
Padre y, por lo tanto, no es coeterno ni de la misma sustancia que el Padre. Esta doctrina es
conocida como “arrianismo”.

Macedonio: Macedonio fue un obispo de Constantinopla del siglo IV, cuyas
ensefianzas dieron lugar a la herejia macedoniana o “pneumatomaquia”, que niega la
divinidad del Espiritu Santo, considerandolo una criatura subordinada al Padre y al Hijo.

Arrio: Arrio fue un presbitero de Alejandria del siglo IV cuya ensefianza, conocida
como “arrianismo”, negaba la plena divinidad del Hijo, afirmando que el Hijo fue creado por
el Padre y no es de la misma sustancia que El. Esta herejia fue una de las mas controvertidas
en la historia de la Iglesia, resultando en el Concilio de Nicea (325) que afirmé la
consustancialidad del Hijo con el Padre.

Estas herejias proponian diferentes formas de entender la relacion entre el Padre, el
Hijo y el Espiritu Santo, pero todas fueron condenadas por la Iglesia por no adherirse a la
creencia de tres personas distintas pero consustanciales en un solo Dios.]



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 21

Capitulo 4: Los idolos o imagenes de Dios, de Cristo y de
los santos

Y como Dios es un Espiritu invisible y una esencia incomprensible, no puede,
por tanto, ser expresado por ningun arte o imagen. Por lo cual no tememos, con
la Escritura, llamar a las imagenes de Dios meras mentiras. Por lo tanto, no sélo
rechazamos los idolos de los gentiles, sino también las imagenes de los
cristianos. Porque, aunque Cristo tomo la naturaleza del hombre, no la tomo
para poder ofrecer un modelo a los escultores y pintores. Negd que hubiera
venido “a poner fin la Ley o a los profetas” (Mt. 5:17), pero las imagenes estan
prohibidas en la Ley y los profetas. Negd que Su presencia corporal beneficiara
de alguna manera a la iglesia (Dt. 4:15; Is. 40:18). El promete que “por Su
Espiritu estara presente con nosotros para siempre” (Jn. 16:7; 2 Co. 5:5); ;quién
creeria entonces que la sombra o imagen de Su cuerpo beneficia de alguna
manera a los piadosos? Y viendo que El permanece en nosotros por Su Espiritu,

3

“somos, pues, templos de Dios” (1 Co. 3:16), pero “;qué acuerdo tiene el
templo de Dios con los idolos?” (2 Co. 6:16). Y viendo que los espiritus
benditos y los santos en el cielo, mientras vivian aqui aborrecian todo culto
hecho a ellos mismos (Hch. 14:15; Ap. 14:7; 19:10; 22:8-9) y hablaban contra
las imagenes, (quién puede pensar que los santos en el cielo y los angeles se
deleitan con sus propias imagenes, ante las cuales los hombres doblan sus
rodillas, descubren sus cabezas y dan otros honores semejantes?

Pero para que los hombres pudieran ser instruidos en la religion, y ponerlos
en la mente de las cosas celestiales y de su propia salvacion, el Sefior ordeno
“predicar el evangelio” (Mr. 16:15), no pintar e instruir a los laicos mediante
imagenes: También instituy6 los sacramentos, pero en ninguna parte designo
imagenes. Ademas, en todo lugar, de cualquier manera que dirijamos la vista,
vemos las criaturas vivas y verdaderas de Dios, que si estan marcadas, como es
debido, conmueven mucho més eficazmente al que las contempla que todas las
imagenes; o cuadros vanos, inamovibles, podridos y muertos de los hombres
que sean; de los cuales el profeta hablo con verdad: “Tienen ojos y no ven” (Sal.
115:5).

Por lo tanto, aprobamos el juicio de Lactancio, un escritor antiguo, que
dice: “Indudablemente no hay religion, dondequiera que haya una imagen”. Y
afirmamos que hizo bien el bienaventurado obispo Epifanio, quien,
encontrando en las puertas de la iglesia un velo, que tenia pintado en ¢l la



22 VOLUMEN 4: 1563-1576

imagen como si fuera de Cristo o de algin santo o de otro, lo corté y lo quitod;
porque, en contra de la autoridad de las Escrituras, habia visto la imagen de un
hombre colgado en la iglesia de Cristo: y, por lo tanto, ordeno que en lo sucesivo
no se colgaran en la iglesia de Cristo tales velos, que eran contrarios a nuestra
religion, sino que mas bien se quitara ese escripulo que era indigno de la iglesia
de Cristo y de todo el pueblo fiel. Ademas, aprobamos esta frase de San
Agustin: “Que el culto a las obras de los hombres no sea una religion para
nosotros. Porque los mismos obreros que hacen tales cosas son mejores; a los
que, sin embargo, no debemos adorar” (De Vera Religion, cap. 55).

Capitulo 5: La adoracion, el culto y la invocacion a Dios,
por medio del unico Mediador, Jesucristo

Ensefiamos a los hombres a adorar y rendir culto s6lo al Dios verdadero. Este
honor no se lo concedemos a nadie, de acuerdo con el mandamiento del Sefior:
“Al Sefior tu Dios adorarés, y so6lo a El serviras” (Mt. 4:10). Ciertamente, todos
los profetas amonestaron duramente al pueblo de Israel, cuando adoraba y
rendia culto a dioses extrafios y no al inico Dios verdadero. Pero nosotros
enseflamos que “Dios ha de ser adorado y se le debe rendir culto” como El
mismo nos ha ensefiado a adorarle, es decir, “en espiritu y en verdad” (Jn. 4:24);
no con ninguna supersticion, sino con sinceridad, de acuerdo con Su Palabra,
no sea que en algin momento nos diga también: “;Quién demanda esto de
ustedes?” (Is. 1:12). Porque Pablo también dice: “Dios no es servido por manos
humanas, como si necesitara de algo” (Hch. 17:25).

Nosotros, en todos los peligros y casualidades de la vida, invocamos solo
a Bl y eso por la mediacion del unico mediador, y nuestro intercesor, Jesucristo.
Porque se nos ha ordenado expresamente: “Invoca Mi nombre en el dia de la
angustia; Yo te libraré¢, y t Me honraras” (Sal. 50:15). Ademas, el Sefior ha
hecho una promesa muy grande diciendo: “Si piden algo al Padre en Mi
nombre, El se lo dard” (Jn. 16:23). Y también: “Vengan a Mi, todos los que
estan cansados y cargados, y Yo los haré descansar” (Mt. 11:28). Y viendo que
estad escrito: “;Como, pues, invocaran a Aquél en quien no han creido?” (Ro.
10:14) y nosotros creemos solo en Dios, por lo tanto, lo invocamos s6lo a El y
eso por medio de Cristo. “Hay un solo Dios, y también un solo Mediador entre
Dios y los hombres, Cristo Jests hombre” (1 Ti. 2:5). Ademas, “si alguien peca,
tenemos Abogado para con el Padre, a Jesucristo el Justo” (1 Jn. 2:1).



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 23

Por lo tanto, no rendimos culto, ni adoramos, ni oramos a los santos del
cielo, ni a otros dioses; ni los reconocemos como nuestros intercesores o
mediadores ante el Padre en el cielo. Porque Dios y el mediador Cristo son
suficientes para nosotros, ni damos a otros el honor que se debe a Dios solo y a
Su Hijo: porque El ha dicho claramente: “Mi gloria a otro no daré” (Is. 42:8); y
porque Pedro ha dicho: “No hay otro nombre dado a los hombres por el cual
hay salvacion, sino el nombre de Cristo” (Hch. 4:12). En el cual, sin duda, los
que descansan por fe, no buscan nada fuera de Cristo.

Sin embargo, no despreciamos a los santos ni pensamos mal de ellos.
Porque los reconocemos como los miembros vivos de Cristo, los amigos de
Dios, que han vencido gloriosamente la carne y el mundo. Por lo tanto, los
amamos como hermanos y los honramos también; pero no con ninguna
adoracion, sino con una opinion honorable de ellos; y, para concluir, con justas
alabanzas de ellos. También los imitamos. Porque deseamos con los mas
fervientes afectos y oraciones, ser seguidores de su fe y virtudes; ser también
participes con ellos de la salvacion eterna; habitar junto a ellos eternamente con
Dios, y regocijarnos con ellos en Cristo. Y en este punto, aprobamos aquella
frase de San Agustin, en su libro De Vera Religione:

Que el culto de los hombres difuntos no sea ninguna religiéon para nosotros.
Porque si han vivido santamente, no han de ser estimados de tal manera que
busquen tales honores, sino que han de tenernos para adorar a Aquel, por cuya
iluminacion se alegran de que seamos consiervos, en cuanto a la recompensa.
Por lo tanto, deben ser honrados por imitacion, no ser adorados por causa de
la religion.?

3 ["De vera religione" es la dltima obra de Agustin antes de su ordenacion sacerdotal
en enero de 391. Escrita a fines de 390, esta obra refleja una fuerte influencia del
neoplatonismo. Dirigida a Romaniano, el padre de su estudiante principal Licencio, busca
alejar a Romaniano del maniqueismo hacia el cristianismo catélico contemplativo. El texto
se estructura en un proélogo, dos secciones didacticas y una conclusiéon. En el prélogo,
Agustin elogia el platonismo y sugiere que los platonistas podrian convertirse facilmente al
cristianismo. La primera secciéon didactica ofrece una historia de la salvaciéon y refuta el
maniqueismo, mientras que la segunda describe la ascension de la mente hacia Dios,
explorando la relacidn entre fe y razon. Aqui, Agustin argumenta que incluso los vicios
pueden ser una advertencia para ascender hacia Dios, y discute la triple concupiscencia de
deseo carnal, orgullo y curiosidad. El epilogo es una exhortacién a la adoracién del Dios
trino. Agustin comenta brevemente sobre esta obra en "Retractationes”. "De vera religione”
anticipa varios temas que Agustin desarrollard en sus obras mayores, como la religion
verdadera como adoracidon del Dios trino y la relacién entre fe y razén. Esta obra
proporciona una vision del pensamiento de Agustin antes de su ordenacién y muestra la



24 VOLUMEN 4: 1563-1576

Y mucho menos creemos que las reliquias de los santos deban ser adoradas y
veneradas. Aquellos hombres antiguos parecian haber honrado suficientemente
a sus muertos, si habian entregado honestamente sus cuerpos a la tierra, después
de que el alma habia subido al cielo: y pensaban que las reliquias mas nobles
de sus antepasados eran sus virtudes, su doctrina y su fe; las cuales, asi como
alababan a los muertos, se esforzaban por expresar lo mismo mientras vivian en
la tierra. Aquellos hombres antiguos no juraban sino por el nombre de Jehova
solamente, como lo manda la ley de Dios. Por lo tanto, asi como se nos prohibe
“invocar el nombre de dioses extrafios” (Ex. 23:13; Jos. 23:7), tampoco juramos
por los santos, aunque se nos pide que lo hagamos. Por lo tanto, en todas estas
cosas rechazamos esa doctrina que da demasiado a los santos en el cielo.

Capitulo 6: La Providencia de Dios

Creemos que todas las cosas, tanto en el cielo como en la tierra y en todas las
criaturas, son sostenidas y gobernadas por la providencia de este Dios sabio,
eterno y omnipotente. Porque David da testimonio y dice: “Excelso sobre todas
las naciones es el SENOR; Su gloria esta sobre los cielos. /Quién es como el
SENOR nuestro Dios, que esta sentado en las alturas, que se humilla para mirar
lo que hay en el cielo y en la tierra?”” (Sal. 113:4—6). También dice: “Ta conoces
bien todos mis caminos, aun antes de que haya palabra en mi boca, oh SENOR,
Ta ya la sabes toda” (Sal. 139:3—4). Pablo también da testimonio y dice:
“Porque en El vivimos, nos movemos y existimos” (Hch. 17:28). Y “de El, por
El y para El son todas las cosas” (Ro. 11:36). Por lo tanto, Agustin dijo
verdaderamente y de acuerdo con la Escritura en su libro De Agone Christi, cap.
&:

El Sefior dijo: ‘No se venden dos pajarillos por una monedita? Y sin embargo,
ni uno de ellos caera a tierra sin permitirlo el Padre’. Al hablar asi quiso que
entendiéramos que todo lo que los hombres consideran mas vil, eso también
esta gobernado por el poder omnipotente de Dios. Porque la verdad que dijo

evolucion de su pensamiento hacia temas que marcaran sus escritos posteriores. Frederick
Van Fleteren, “Vera Religione, De,” ed. Allan D. Fitzgerald, Augustine through the Ages: An
Encyclopedia (Grand Rapids, MI; Cambridge, U.K.: William B. Eerdmans Publishing
Company, 1999), 864-865.]



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 25

que todos los cabellos de nuestra cabeza estan contados, dice también que las
aves del cielo son alimentadas por El, y los lirios del campo son vestidos por
El

Por lo tanto, condenamos a los epicureos que niegan la providencia de Dios, y
a todos los que blasfeman afirmando que Dios esta ocupado en los polos del
cielo, y que no ve ni se ocupa de nosotros ni de nuestros asuntos. El principe
profeta David también condeno a estos hombres, cuando dijo:

(SENOR, hasta cuando los impios se regocijaran? Ellos dicen: ‘El SENOR no
ve nada ni hace caso el Dios de Jacob’. Hagan caso, torpes del pueblo; necios,
(cuando entenderan? El que hizo el oido, jacaso no oye? El que dio forma al
0jo, ¢acaso no ve? (Sal. 94:3, 7-9).

No obstante, no condenamos los medios por los que actia la providencia de
Dios, como si fueran inttiles, sino que ensefiamos que debemos aplicarnos a
ellos, en la medida en que se nos recomiendan en la Palabra de Dios. Por lo
tanto, no nos gustan los discursos temerarios de quienes dicen que si la
providencia de Dios gobierna todas las cosas, entonces todos nuestros estudios
y esfuerzos son inutiles. Sera suficiente si dejamos o permitimos que todas las
cosas sean gobernadas por la providencia de Dios, y no necesitaremos en
adelante comportarnos o actuar con cuidado en ningln asunto. Porque aunque
Pablo confes6 que navegaba por la providencia de Dios, quien le habia dicho:
“asi has de testificar también de Mi en Roma” (Hch. 23:11), quien ademas
prometio y dijo: “No habra pérdida de vida entre ustedes, ni un solo cabello de
la cabeza de ninguno de ustedes perecera” (Hch. 27:22, 34), sin embargo, los
marineros ideando como podrian encontrar una manera de escapar, el mismo
Pablo dice al centurion y a los soldados: “Si éstos no permanecen en la nave,
ustedes no podran salvarse” (Hch. 27:31).

Porque Dios, que ha designado todo para su fin, también ha ordenado el
principio y los medios por los que debemos llegar al fin. Los paganos atribuyen
las cosas a la ciega fortuna y a la incierta casualidad; pero Santiago no quiere
que digamos: “Hoy o mafana iremos a tal o cual ciudad y pasaremos allad un
afio, haremos negocio y tendremos ganancia”, sino que afiade: “Mas bien,
debieran decir: Si el Sefior quiere, viviremos y haremos esto o aquello” (Stg.
4:13, 15). Y Agustin dice: “Todas las cosas que a los hombres vanos les parecen



26 VOLUMEN 4: 1563-1576

hechas por casualidad en el mundo, no hacen sino cumplir Su palabra, porque
se hacen por Su mandato” (en su exposicion sobre el Salmo 148). Parecia hecho
por casualidad que Saul, buscando los asnos de su padre, diera con el profeta
Samuel; pero el Sefior habia dicho antes al profeta: “Mafiana te enviaré un
hombre de la tribu de Benjamin” (1 S. 9:16).

Capitulo 7: La creacion de todas las cosas: Los angeles, el
diablo y el hombre

Este Dios bueno y todopoderoso cred todas las cosas, tanto visibles como
invisibles, por Su Palabra eterna, y las preserva también por Su Espiritu eterno:
como atestigua David, diciendo: “Por la palabra del SENOR fueron hechos los
cielos, y todo su ejército por el aliento de Su boca” (Sal. 33:6). Y como dice la
Escritura: “Dios vio todo lo que habia hecho; y era bueno en gran manera” (Gn.
1:31) y fueron hechas para uso y provecho del hombre. Ahora bien, decimos
que todas esas cosas proceden de un solo principio; y, por tanto, detestamos a
los maniqueos y marcionitas, que imaginaron inicuamente dos sustancias y
naturalezas, una de bien y otra de mal; y también dos principios y dos dioses,
uno contrario al otro, un bien y un mal.

Entre todas las criaturas, los angeles y los hombres son los mas excelentes.
Con respecto a los angeles, la Sagrada Escritura dice: “Que hace de los vientos
Sus mensajeros, y de las llamas de fuego Sus ministros” (Sal. 104:4). También,
“;No son todos ellos espiritus ministradores, enviados para servir por causa de
los que heredaran la salvacion?” (Heb. 1:14). Y el mismo Sefior Jesus testifica
del diablo, diciendo: “El fue un asesino desde el principio, y no se ha mantenido
en la verdad porque no hay verdad en ¢l. Cuando habla mentira, habla de su
propia naturaleza, porque es mentiroso y el padre de la mentira” (Jn. 8:44).
Ensefiamos, por lo tanto, que algunos angeles persistieron en la obediencia y
fueron designados para el servicio fiel de Dios y de los hombres; y que otros
cayeron por su propia voluntad y corrieron precipitadamente hacia la
destruccion, convirtiéndose asi en enemigos de todo bien y de todos los fieles.

En cuanto al hombre, el Espiritu dice que en el principio fue “creado bueno
segun la imagen y la semejanza de Dios” (Gn. 1:27); que Dios lo coloco en el
Paraiso, y todo lo someti6 a ¢l; lo que David expone muy noblemente en el
octavo Salmo. Ademas, Dios le dio una esposa y los bendijo. Decimos también
que el hombre se compone de dos, y de esas diversas sustancias en una sola



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 27

persona; de un alma inmortal (como aquella que estando separada de su cuerpo,
no duerme ni muere) y de un cuerpo mortal, que sin embargo en el juicio final
sera resucitado de entre los muertos, para que desde ahora el hombre por
completo contintie para siempre, en vida o en muerte.

Condenamos a todos los que se burlan o ponen en duda, mediante sutiles
disputas, la inmortalidad del alma, o dicen que el alma duerme, o que es una
parte de Dios. En resumen, condenamos todas las opiniones de todos los
hombres que piensan de otra manera sobre la creacion de los angeles, los
demonios y los hombres, de lo que nos entregan las Escrituras en la iglesia
apostolica de Cristo.

Capitulo 8: La caida del hombre, el pecado y la causa del
pecado

El hombre fue creado desde el principio por Dios a imagen de Dios, en justicia
y santidad verdadera, bueno y recto; pero por instigacion de la serpiente y por
su propia culpa, al caer de la bondad y rectitud, quedo sujeto al pecado, a la
muerte y a diversas calamidades; y tal como quedod por su caida, tal es toda su
descendencia, incluso sujeta al pecado, a la muerte y a diversas calamidades.

Y consideramos que el pecado es la corrupcion natural del hombre,
derivada o extendida desde nuestros primeros padres a todos nosotros, por la
cual nosotros, ahogados en la mala concupiscencia, y limpios alejados de Dios,
pero propensos a todo mal, llenos de toda maldad, desconfianza, desprecio y
odio a Dios, no podemos hacer ningun bien de nosotros mismos, ni siquiera
pensar en alguno (Mt. 12:33-35). Es mas, asi como crecemos en afios, asi por
los malos pensamientos, palabras y hechos, cometidos contra la ley de Dios,
producimos frutos corruptos, dignos de un arbol malo: en este sentido, nosotros,
por nuestro propio desierto, estando sujetos a la ira de Dios, estamos en peligro
de un justo castigo; de modo que todos habriamos sido expulsados de Dios, si
Cristo, el libertador, no nos hubiera hecho volver.

Por muerte, pues, entendemos no sélo la muerte corporal, que una vez
hemos de sufrir todos por los pecados, sino también las penas eternas debidas a
nuestra corrupcion y a nuestros pecados. Porque el apostol dice: “Estabamos
muertos en delitos y pecados, y éramos por naturaleza hijos de ira, lo mismo



28 VOLUMEN 4: 1563-1576

que los demas. Pero Dios, que es rico en misericordia, aun cuando estabamos
muertos en nuestros delitos, nos dio vida juntamente con Cristo” (Ef. 2:1-5).
Ademas, “como el pecado entrd en el mundo por medio de un hombre, y por
medio del pecado la muerte, asi también la muerte se extendio a todos los
hombres, porque todos pecaron” (Ro. 5:12).

Por lo tanto, reconocemos que el pecado original estd en todos los
hombres; reconocemos que todos los demas pecados que surgen de él, se llaman
y son realmente pecados, cualquiera que sea el nombre que se les dé, ya sea
mortal o venial, o también el que se llama pecado contra el Espiritu Santo, que
nunca se perdona (Mr. 3:29; 1 Jn. 5:16-17). También confesamos que los
pecados no son iguales, aunque broten de la misma fuente de corrupcion e
incredulidad, pero que algunos son mas graves que otros; incluso como el Sefior
ha dicho: “Serd mas facil para Sodoma, que para la ciudad que desprecia la
palabra del evangelio” (Mt. 10:15).

Por lo tanto, condenamos a todos los que han ensefiado cosas contrarias a
¢stas; pero especialmente a Pelagio, y a todos los pelagianos, junto con los
jovinianos que, con los estoicos, consideran todos los pecados iguales. En este
asunto estamos totalmente de acuerdo con San Agustin, quien produjo y
mantuvo sus dichos a partir de las Sagradas Escrituras. Ademas, condenamos a
Florinus Blastus (contra quien también escribid Ireneo) y a todos los que hacen
de Dios el autor del pecado, ya que esta expresamente escrito: “Porque Ta no
eres un Dios que se complace en la maldad; el mal no mora en Ti; a todos los
que hacen iniquidad. Destruyes a los que hablan falsedad” (Sal. 5:4-6). Y
también: “Cuando el diablo habla mentira, habla de su propia naturaleza,
porque es mentiroso y el padre de la mentira” (Jn. 8:44). Si, incluso en nosotros
mismos hay suficiente pecado y corrupcion, de modo que no hay necesidad de
que Dios infunda en nosotros una medida nueva o mayor de maldad.

Por lo tanto, cuando en la Escritura se dice que Dios endurece (Ex. 7:13),
ciega (Jn. 12:40) y nos entrega a una mente reprobada (Ro. 1:28), debe
entenderse que Dios lo hace mediante un juicio justo, como un juez y vengador
justo. En conclusion, todas las veces que en la Escritura se dice y parece que
Dios hace algun mal, no se quiere decir con ello que el hombre no cometa el
mal, sino que Dios permite que se haga y no lo impide; y por Su justo juicio,
que podria impedirlo, si quisiera: o porque aprovecha la maldad de los hombres,
como hizo en los pecados de los hermanos de José; o porque El mismo gobierna



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 29

los pecados para que no estallen y se enfurezcan mas violentamente de lo
debido. San Agustin, en su Enchiridion, dice:

De una manera maravillosa e indecible, no se hace al lado de Su voluntad lo
que se hace en contra de Su voluntad; porque no podria hacerse, si El no
permitiera que se hiciera; y, sin embargo, no permite que se haga sin querer,
sino voluntariamente; ni tampoco, siendo Dios, permitiria que se hiciera
ningun mal, a menos que, siendo también Todopoderoso, pudiera hacer el bien
del mal.

Hasta aqui Agustin.

Otras cuestiones, como si Dios quiso que Adan cayera, o si lo obligd a
caer, o por qué no impidio su caida, y otras semejantes, las consideramos entre
las preguntas curiosas (a menos que, por casualidad, el atrevimiento de los
herejes o de hombres importunos nos obligue a abrir estos puntos también fuera
de la Palabra de Dios, como han hecho a menudo los doctores piadosos de la
iglesia), sabiendo que el Sefior prohibi6 que el hombre comiera del fruto
prohibido y castigd su transgresion; y también que las cosas hechas no son
malas con respecto a la providencia, la voluntad y el poder de Dios, sino con
respecto a Satanas y nuestra voluntad resistiendo la voluntad de Dios.

Capitulo 9: El libre albedrio del hombre y, por tanto, el
poder y la capacidad del hombre

Ensefiamos en este asunto, que en todos los tiempos ha sido causa de muchos
conflictos en la iglesia, que hay una triple condicion o estado del hombre que
debe considerarse. Primero, lo que el hombre era antes de su caida; es decir,
recto y libre, que podia tanto continuar en la bondad como declinar al mal; pero
declin6 al mal y se ha envuelto a si mismo y a toda la humanidad en el pecado
y la muerte, como se ha mostrado antes. En segundo lugar, debemos considerar
lo que el hombre fue después de su caida. En efecto, no se le quitd el
entendimiento, ni se le privo de la voluntad y se le transform6 por completo en
una piedra o en un tronco.

Sin embargo, estas cosas estan tan alteradas en el hombre que no son
capaces de hacer lo que podian hacer antes de su caida. Porque su entendimiento
se ha oscurecido, y su voluntad, que antes era libre, se ha convertido ahora en



30 VOLUMEN 4: 1563-1576

una voluntad servil; porque sirve al pecado, no involuntariamente, sino
queriendo; porque se llama voluntad, y no imposicion.

Por lo tanto, en lo que respecta al mal o al pecado, el hombre hace el mal,
no obligado ni por Dios ni por el diablo, sino por su propia voluntad; y en este
sentido tiene una voluntad muy libre: pero aunque vemos que a menudo las
acciones y los consejos mas malos del hombre son obstaculizados por Dios, de
modo que no pueden alcanzar su fin, esto no quita al hombre la libertad en el
mal, sino que Dios, con su poder, impide lo que de otro modo el hombre se
propuso libremente: como los hermanos de José se propusieron libremente
matar a José; pero no pudieron hacerlo porque a Dios le parecié bien en Su
consejo secreto.

Pero en cuanto a la bondad y las virtudes, el entendimiento del hombre no
juzga por si mismo las cosas celestiales. Pues la Escritura evangélica y
apostolica exige la regeneracion de cada uno de nosotros que se salvara. Por lo
tanto, nuestro primer nacimiento por Adan no sirve para la salvacion. Pablo
dice: “El hombre natural no acepta las cosas del Espiritu de Dios” (1 Co. 2:14).
El mismo Pablo niega en otra parte que seamos “aptos por nosotros mismos,
para pensar en algo bueno” (2 Co. 3:5). Ahora bien, es evidente que la mente o
el entendimiento es la guia de la voluntad; y viendo que la guia es ciega, es facil
ver hasta donde puede llegar la voluntad. Por tanto, el hombre, atn no
regenerado, no tiene libre albedrio para el bien, ni fuerza para realizar lo que es
bueno. El Sefior dice en el evangelio: “En verdad les digo que todo el que
comete pecado es esclavo del pecado” (Jn. 8:34). Y el apostol Pablo dice: “La
mente puesta en la carne es enemiga de Dios, porque no se sujeta a la Ley de
Dios, pues ni siquiera puede hacerlo” (Ro. 8:7). Ademas, hay cierta
comprension de las cosas terrenales que permanece en el hombre después de su
caida.

Porque Dios le ha dejado por misericordia el ingenio, aunque muy
diferente del que habia en él antes de su caida; Dios nos manda cultivar nuestro
ingenio, y con ellos nos da dones y también su desarrollo. Y es un caso claro
que podemos aprovechar muy poco en todas las artes sin la bendicion de Dios.
La Escritura, sin duda, refiere todas las artes a Dios: si y los étnicos [los pueblos
paganos o gentiles | también atribuyeron los comienzos de las artes a los dioses,
como a los autores de las mismas.

Por ultimo, hemos de considerar si los regenerados tienen libre albedrio y
hasta qué punto lo tienen. En la regeneracion, el entendimiento es iluminado



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 31

por el Espiritu Santo para que pueda entender tanto los misterios como la
voluntad de Dios. Y la voluntad misma no s6lo es cambiada por el Espiritu,
sino que también es dotada de facultades, para que, por si misma, pueda tanto
querer como hacer el bien (Ro. 8:4-6). Si no concedemos esto, negaremos la
libertad cristiana y traeremos la esclavitud de la Ley. Ademas, el profeta trae a
Dios hablando asi: “Pondré Mi ley dentro de ellos, y sobre sus corazones la
escribiré” (Jer. 31:33; Ez. 36:27). El Sefior también dice en el evangelio: “Si el
Hijo los hace libres, ustedes seran realmente libres” (Jn. 8:36). Pablo también a
los filipenses: “Porque a ustedes se les ha concedido por amor de Cristo, no sélo
creer en El, sino también sufrir por EI” (1:29). Y de nuevo: “Estoy convencido
precisamente de esto: que el que comenzé en ustedes la buena obra, la
perfeccionara hasta el dia de Cristo Jesus” (v. 6). También, “Dios es quien obra
en ustedes tanto el querer como el hacer” (Fil. 2:13).

Donde, sin embargo, ensefiamos que hay dos cosas que deben ser
observadas: primero, que los regenerados, en la eleccion y obra de lo que es
bueno, no sdlo obran pasivamente, sino activamente. Porque son movidos por
Dios, para que ellos mismos hagan lo que hacen. Y Agustin alega en verdad
que dice que “se dice que Dios es nuestro ayudante: pero ningiin hombre puede
ser ayudado, sino el que hace algo”. Los maniqueos despojaron al hombre de
toda accion y lo hicieron como una piedra y un bloque.

En segundo lugar, que en los regenerados permanece la debilidad. Porque
viendo que el pecado mora en nosotros y que la carne en los regenerados lucha
contra el espiritu, incluso hasta el final de nuestras vidas, no realizan facilmente
en todos los puntos lo que se habian propuesto. Estas cosas las confirma el
apostol (Ro. 7:13-25; Ga. 5:17). Por lo tanto, nuestro libre albedrio es débil a
causa de las reliquias del viejo Adan que permanecen en nosotros mientras
vivimos, y de la corrupcion humana que tanto se adhiere a nosotros. Entretanto,
como la fuerza de la carne y las reliquias del viejo hombre no son de una fuerza
tan grande que puedan apagar totalmente la obra del Espiritu, por eso los fieles
son llamados libres; pero asi reconocen su debilidad y no se glorian en absoluto
de su libre albedrio. Pues lo que San Agustin repite tantas veces del apdstol
debe ser tenido siempre presente por los fieles: “;Qué tienes que no recibiste?
Y si lo recibiste, ;por qué te jactas como si no lo hubieras recibido?” (1 Co.
4:7). A esto hay que afadir que no se cumple inmediatamente lo que nos hemos
propuesto, porque los acontecimientos de las cosas estan en la mano de Dios.



32 VOLUMEN 4: 1563-1576

Por lo cual, Pablo rog6 al Sefior que prosperara su viaje (Ro. 1:10). Por lo tanto,
también en este aspecto, el libre albedrio es muy débil.

Pero en las cosas exteriores, nadie niega sino que tanto los regenerados
como los no regenerados tienen su libre albedrio. Pues el hombre tiene esta
constituciéon comiin con las demas criaturas (a las que no es inferior) de querer
unas cosas y no querer otras. Asi, puede hablar o callar; salir de su casa o
permanecer en ella. Aunque en esto también hay que destacar el poder de Dios,
que hizo que Balaam no pudiera ir tan lejos como queria (Nm. 24:13) y que
Zacarias, al salir del Templo, no pudiera hablar como hubiera querido (Lc.
1:22).

En este asunto condenamos a los maniqueos, que niegan que el comienzo
del mal para el hombre, siendo bueno, provenga de su libre albedrio.
Condenamos también a los pelagianos que afirman que un hombre malo tiene
suficiente libre albedrio para realizar un precepto bueno. Ambos son refutados
por la Escritura, que dice a los primeros: “Dios hizo rectos a los hombres” (Ec.
7:29) y a los segundos: “Si el Hijo los hace libres, ustedes seran realmente
libres” (Jn. 8:36).

Capitulo 10: La predestinacion de Dios y la eleccion de los
santos

Dios ha predestinado o elegido desde el principio, libremente y por su sola
gracia, sin consideracion alguna a los hombres, a los santos, a quienes salvara
en Cristo, segun el dicho del apostol: “Dios nos escogié en Cristo antes de la
fundacién del mundo” (Ef. 1:4); y también: “El nos ha salvado y nos ha llamado
con un llamamiento santo, no segiin nuestras obras, sino segin Su proposito y
segun la gracia que nos fue dada en Cristo Jesus desde la eternidad, y que ahora
ha sido manifestada por la aparicion de nuestro Salvador Cristo Jesus” (2 Ti.
1:9-10).

Por lo tanto, aunque no por ningun mérito nuestro, pero no sin un medio,
sino en Cristo y para Cristo, nos eligié Dios; y los que ahora estan injertados en
Cristo por la fe, también fueron elegidos. Pero los que no tienen a Cristo fueron
rechazados, segun lo que dice el apdstol: “Ponganse a prueba para ver si estan
en la fe. Examinense a si mismos. ;O no se reconocen a ustedes mismos de que
Jesucristo estd en ustedes, a menos de que en verdad no pasen la prueba?” (2
Co. 13:5).



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 33

Para concluir, los santos son elegidos en Cristo por Dios para un fin seguro,
fin que el apostol declara, cuando dice: “Nos escogié en Cristo, para que
fuéramos santos y sin mancha delante de El. En amor nos predestind para
adopcion como hijos para si mediante Jesucristo, para alabanza de la gloria de
Su gracia” (Ef. 1:4-6).

Y aunque Dios sabe quiénes son Suyos, y de vez en cuando se menciona
el pequeiio numero de los elegidos, sin embargo, debemos esperar lo mejor de
todos y no juzgar precipitadamente a ningin hombre como réprobo: porque
Pablo dice a los filipenses: “Doy gracias a mi Dios por todos ustedes” (ahora
habla de toda la iglesia de los filipenses) “porque su participacion evangelio;
estoy convencido precisamente de esto: que el que comenz6 en ustedes la buena
obra, como me es justo que yo sienta esto acerca de todos ustedes” (Fil. 1:3-7).

Y cuando le preguntaron al Sefior si eran pocos los que se salvarian, no les
contesto ni les dijo que serian pocos o mas los que se salvarian o se condenarian,
sino que exhortd a cada uno a “esforzarse por entrar por la puerta estrecha” (Lc.
13:24), como si dijera: No os corresponde preguntar precipitadamente sobre
estos asuntos, sino mas bien esfuércense por entrar en el cielo por el camino
recto.

Por eso no admitimos los discursos perversos de algunos que dicen: Pocos
son los elegidos, y como no sé si estoy en el nimero de esos pocos, no
defraudaré a mi naturaleza de sus deseos. Hay otros que dicen: Si soy
predestinado y elegido por Dios, nada puede impedirme la salvacion, que ya
esta ciertamente sefialada para mi, haga lo que haga en cualquier momento; pero
si estoy en el niimero de los réprobos, ninguna fe ni arrepentimiento me
ayudaran, ya que el decreto de Dios no puede ser cambiado: por lo tanto, todas
las ensefianzas y amonestaciones son inutiles. Ahora bien, contra estos hombres
tiene mucho peso el dicho del apodstol: “El siervo de Dios debe ser apto para
ensefiar, debe reprender tiernamente a los que se oponen, por si acaso Dios les
da el arrepentimiento, y volviendo en si, escapen del lazo del diablo, habiendo
estado cautivos de €l para hacer su voluntad” (2 Ti. 2:24-26). Ademas, Agustin
también ensefia que “tanto la gracia de la libre eleccion como la predestinacion,
y también las sanas amonestaciones y doctrinas, deben ser predicadas” (Lib. De
Dono Perseverantiae. Cap. 14).*

4 [El tratado "De Dono Perseverantiae” de Agustin, escrito en 428/29, actia como una
segunda parte de "De praedestinatione sanctorum”, aunque es una obra independiente.
Agustin define la perseverancia como un don divino que permite a un individuo



34 VOLUMEN 4: 1563-1576

Por lo tanto, condenamos a los que buscan otra cosa que no sea en Cristo,
si son elegidos desde toda la eternidad, y lo que Dios ha decretado de ellos antes
de todo comienzo. Porque los hombres deben oir el evangelio predicado y
creerlo. Si creen y estan en Cristo, sin duda pueden considerar que son elegidos.
Porque el Padre nos ha revelado en Cristo Su sentencia eterna de
predestinacion, como ya mostramos del apostol en 2 Timoteo 1:9-10. Por lo
tanto, esto es, sobre todo, para ser enseflado y bien sopesado, qué gran amor del
Padre hacia nosotros en Cristo se revela. Debemos escuchar lo que el Sefior nos
predica diariamente en Su evangelio, como llama y dice: “Vengan a Mi, todos
los que estan cansados y cargados, y Yo los haré descansar” (Mt. 11:28). Y, “de
tal manera amoé Dios al mundo, que dio a Su Hijo unigénito, para que todo aquél
que cree en El, no se pierda, sino que tenga vida eterna” (Jn. 3:16). Ademas,
“No es la voluntad del Padre que se pierda uno de estos pequeiiitos” (Mt. 18:14).
Por lo tanto, dejemos que Cristo sea nuestro espejo, en el que podamos
contemplar nuestra predestinacion. Tendremos un testimonio muy evidente y
seguro de que estamos escritos en el libro de la vida, si nos comunicamos con
Cristo; y El es nuestro y nosotros Suyos por una fe verdadera.

Dejemos que esto nos consuele en la tentacion que toca a la predestinacion,
que no hay ninguna mas peligrosa: que las promesas de Dios son generales para
los fieles, en que El dice: “Pidan, y se les dara; todo el que pide, recibe” (Lc.
11:9-10); y para concluir, en que oramos, con toda la iglesia de Dios, “Padre
nuestro que estas en los cielos” (Mt. 6:9); y para que en el bautismo seamos

permanecer en Cristo hasta el final de su vida. A través del Padrenuestro y los escritos de
San Cipriano, se destaca la necesidad de la gracia para mantenerse fieles, subrayando que
no podemos hacerlo solo por nuestra voluntad caida. La gracia no se da segtn el mérito
humano, sino por la misericordia de Dios; sin esta misericordia, todos estariamos
condenados. Dios decreta que algunos fieles que caen antes de morir sirvan como
advertencia contra la complacencia, como sefiala San Ambrosio. Los cristianos caidos se
comparan con los infantes no bautizados: no estaban predestinados a la salvacidn, y solo
Dios conoce el motivo de su eleccidn o rechazo. Los infantes no bautizados son condenados
Unicamente por el pecado original. La gracia de la perseverancia final no es una
recompensa, sino un don de la voluntad justa y benevolente de Dios. La predestinacién de
los bautizados se refiere a la preparacion divina de beneficios que aseguran la salvacidn.
Aunque esta ensefianza puede parecer desalentadora, la verdad evangélica no debe ser
sacrificada por conveniencia pastoral. Agustin sostiene que estas ideas no son nuevas,
habiéndolas expuesto al principio de su episcopado, y deben ser predicadas con discrecidon.
La predestinacion se ejemplifica supremamente en Jesucristo, cuya humanidad fue asumida
por el Verbo sin mérito previo, haciendo de Cristo el ejemplo mas ilustre de la
predestinacién. [Gerald Bonner, “Dono Perseverantiae, De,” ed. Allan D. Fitzgerald,
Augustine through the Ages: An Encyclopedia (Grand Rapids, MI; Cambridge, U.K.: William
B. Eerdmans Publishing Company, 1999), 287.]



CONFESIONES REFORMADAS DE LOS SIGLOS 16 Y 17 35

injertados en el cuerpo de Cristo y seamos alimentados en Su iglesia, a menudo
con Su carne y sangre para vida eterna. Asi, fortalecidos, se ordena “ocuparnos
en nuestra salvacion con temor y temblor”, segin el precepto de Pablo en
Filipenses 2:12.

Capitulo 11: Jesucristo, verdadero Dios y hombre, y
unico salvador del mundo

Ademas, creemos y ensefiamos que el Hijo de Dios, nuestro Sefior Jesucristo,
fue desde toda la eternidad predestinado y preordenado por el Padre para ser el
Salvador del mundo. Y creemos que fue engendrado, no s6lo en ese momento,
cuando tomo6 carne de la virgen Maria, ni tampoco un poco antes de que se
establecieran los cimientos del mundo, sino antes de toda la eternidad; y que
del Padre, de una manera indecible. Porque Isaias dice: “;Quién puede contar
Su generacion?” (53:8). Y Miqueas dice: “Sus salidas desde los dias de la
eternidad” (5:2). Y Juan dice: “En el principio era el Verbo, y el Verbo era con
Dios, y el Verbo era Dios” (1:1).

Por lo tanto, el Hijo es coigual y consustancial con el Padre, en lo que
respecta a Su divinidad: verdadero Dios, no sélo por nombre, o por adopcion,
o por un favor especial, sino en sustancia y naturaleza (Fil. 2:6). Asi como el
apostol dice en otra parte: “Este es el verdadero Dios, y la vida eterna” (1 Jn.
5:20). Pablo también dice: “el Hijo, a quien constituyo heredero de todo, y por
quien asimismo hizo el universo; el cual, siendo el resplandor de Su gloria, y la
imagen misma de Su sustancia, y quien sustenta todas las cosas con la palabra
de Su poder” (Heb. 1:2-3). Asimismo, en el evangelio, el Sefior mismo dice:
“Padre, glorificame tu al lado tuyo, con aquella gloria que tuve contigo antes
que el mundo fuese” (Jn. 17:5). También en otra parte del evangelio esta escrito:
“Los judios procuraban como matar a Jesus, porque decia que Dios era su Padre,
haciéndose igual a Dios” (Jn. 5:18).

Por lo tanto, aborrecemos la doctrina blasfema de Arrio y de todos los
arrianos, pronunciada contra el Hijo de Dios; y especialmente las blasfemias de
Miguel Servet, el espaiiol, y de sus complices, que Satanas, por medio de ellos,
ha sacado, por asi decirlo, del infierno, y ha difundido con gran audacia e
impiedad por todo el mundo contra el Hijo de Dios.

También ensefiamos y creemos que el Hijo eterno del Dios eterno fue
hecho Hijo del hombre, de la simiente de Abraham y de David (Mt. 1:1-25), no



36 VOLUMEN 4: 1563-1576

por medio de ningiin hombre, como afirmaba Ebion; sino que fue puramente
concebido por el Espiritu Santo, y nacié de Maria, que siempre fue virgen, tal
como declara la historia del evangelio. Y Pablo dice: “No socorrio a los angeles,
sino que socorrio a la descendencia de Abraham” (Heb. 2:16). Y el apostol Jn.
dice: “El que no confiesa que Jesucristo ha venido en carne, no es de Dios” (1
Jn. 4:3). La carne de Cristo, por lo tanto, no era carne solo en apariencia, ni
tampoco carne traida del cielo, como sofiaban Valentin y Marcion.

Ademas, nuestro Sefior Jesucristo no tenia un alma sin sentido ni razén,
como pensaba Apolinar; ni carne sin alma, como ensefiaba Eunomio: sino un
alma con su razon y carne con sus sentidos, por los cuales sinti6¢ verdadero dolor
en el tiempo de su pasion, tal como El mismo lo atestigué cuando dijo: “Mi
alma esta muy triste, hasta la muerte” (Mt. 26:38) y “esta turbada mi alma” (Jn.
12:27).

Reconocemos, por tanto, que hay en un mismo Jesucristo nuestro Sefior
dos naturalezas, la divina y la humana; y decimos que estas dos estan tan unidas
o conjuntas que no se absorben, confunden o mezclan, sino que se unen o juntan
en una sola persona, quedando a salvo y permaneciendo inmoviles las
propiedades de cada naturaleza: de modo que adoramos a un solo Cristo,
nuestro Seflor, y no a dos; es decir, a un solo Dios y a un solo hombre
verdaderos; en lo que se refiere a Su naturaleza divina, de la misma sustancia
con el Padre, y en lo que se refiere a Su naturaleza humana, de la misma
sustancia con nosotros, y “semejante a nosotros en todo, salvo en el pecado”
(Heb. 4:15).

Asi como detestamos la herejia de Nestorio, que hace dos Cristos de uno,
y disuelve la union de la persona; asi también maldecimos la locura de Eutiques
y de los monotelitas o monofisitas que derrocan la propiedad de la naturaleza
humana.

Por lo tanto, no ensefiamos que la naturaleza divina en Cristo sufti6 o que
Cristo segiin Su naturaleza humana esta todavia en el mundo, y asi en todo
lugar. Porque no pensamos ni ensefiamos que el cuerpo de Cristo dejo de ser un
verdadero cuerpo después de Su glorificacion, o que fue deificado, y tan
deificado que dejo de tener sus propiedades, en lo que respecta al cuerpo y al
alma, y se convirtio totalmente en una naturaleza divina y comenzo a ser una
sola sustancia: y, por lo tanto, no permitimos ni recibimos las sutilezas poco
ingeniosas, y las disputas intrincadas, oscuras e inconstantes de Schwenkfeld y
otros vanos charlatanes sobre este asunto; tampoco somos Schwenkfeldianos.



