
Una colección exhaustiva de las principales declaraciones de fe de todas las 
comunidades reformadas consideradas ortodoxas (Valdense, Zwingliana, 
Calvinista y Anglicana). Muchos de estos documentos se traducen al inglés por 
primera vez. Se proporcionan sistemáticamente referencias a las ediciones críticas 
existentes. El editor ha prestado un gran servicio a las iglesias modernas que se 
identifican con la Reforma Zwingliana y Calvinista, y también a todos los 
estudiantes y académicos, no solo de teología sino también de la historia de las 
instituciones religiosas y la cultura del período. Se le debe elogiar especialmente por 
incluir el siglo XVII, lo que nos permite trazar la diversidad y el desarrollo de las 
comunidades de la Reforma durante casi dos siglos. Una necesidad para toda 
biblioteca.  

Dr. Irena Backus,  
Profesora, Instituto de Historia de la Reforma, Universidad de Ginebra 

 
Las introducciones de James Dennison y su exhaustiva recopilación de confesiones 
reformadas de los siglos XVI y XVII son un logro magnífico que testifica 
poderosamente el rico desarrollo, armonía y piedad de la fe reformada. Con la 
bendición del Espíritu, estos volúmenes ayudarán a recuperar una teología 
reformada robusta y vital que informa a las mentes, convence a los corazones y 
mueve las manos para vivir exclusivamente para la gloria de Dios. Todo pastor 
reformado, profesor, estudiante de seminario, biblioteca y laico reflexivo deberían 
comprar y estudiar esta notable colección. 

Dr. Joel R. Beeke,  
Presidente del Puritan Reformed Theological Seminary 

 
Esta es una compilación invaluable que reúne en un solo volumen muchas 
confesiones reformadas de los primeros treinta años de la Reforma. Toda la serie 
será muy útil tanto para reunir lo que anteriormente estaba disperso como para 
hacer disponible material en inglés por primera vez. 

Dr. Anthony N. S. Lane,  
Profesor de Teología Histórica y Director de Investigación, London School of 

Theology 
 
Una colección altamente significativa de documentos confesionales reformados, 
que ofrece no solo las confesiones y catecismos que se encuentran en las colecciones 
antiguas sino también una serie de confesiones y catecismos importantes que 
pertenecen a la historia de las iglesias reformadas pero que han sido ignorados o no 



VOLUMEN	4:	1563-1576	ii	

traducidos. Estos documentos proporcionarán un recurso sustancial para el estudio 
del surgimiento y progreso de la fe reformada en la era moderna temprana. 

Dr. Richard A. Muller,  
Profesor P. J. Zondervan de Teología Histórica, Calvin Theological Seminary 

 
A través de estos volúmenes, James Dennison ha proporcionado un recurso 
invaluable para aquellos interesados en la historia de la Reforma. Su recopilación 
de declaraciones de fe y doctrina de todas las iglesias reformadas de Europa incluye 
muchos textos que se traducen al inglés por primera vez. Estos volúmenes 
mejorarán en gran medida nuestra comprensión de la naturaleza y desarrollo de la 
tradición reformada en la Europa moderna temprana. 

Dr. Graeme Murdock,  
Profesor Senior de Historia Moderna, Escuela de Estudios Históricos, 

Universidad de Birmingham 
 

James Dennison ha proporcionado una inestimable recopilación de confesiones 
reformadas del siglo XVI, algunas de las cuales aparecen por primera vez. Antes de 
cada confesión, Dennison ha escrito una introducción en la que articula las 
circunstancias bibliográficas, políticas y teológicas que rodean a cada confesión. 
Estas Confesiones Reformadas son de naturaleza global. Como afirma Dennison, 
“Aquí se presenta una muestra del pensamiento teológico reformado 'confesional' 
en el Viejo y el Nuevo Mundo durante los siglos XVI y XVII, desde Transilvania 
hasta Nueva Inglaterra en Norteamérica, desde Brasil hasta Polonia”. No deja de 
ser asombroso que estas confesiones no sólo se extendieran por todo el mundo, sino 
que el “pensamiento teológico calvinista” evidenciado en cada una de las 
confesiones se mantuviera incluso más allá de las barreras geográficas y lingüísticas. 
La mayoría de las confesiones ponen de relieve la división protestante-católica del 
siglo XVI que condujo a la Reforma protestante. Hoy en día, debido a la presión 
ecuménica y a la evolución del catolicismo tradicional al catolicismo liberal, se pasa 
por alto dicha división, pero la obra de Dennison recuerda tanto a protestantes 
como a católicos que en el centro de la división está el desacuerdo sobre el 
Evangelio, a saber, si uno se justifica por las obras o sólo por la fe. Dennison ha 
recopilado e introducido un conjunto de confesiones y catecismos reformados, 
muchos de los cuales carecían de traducción al español. Demostrarán ser una 
herramienta no pequeña para la investigación sobre la Reforma, y todos los 
volúmenes deberían ser bienvenidos por aquellos en la tradición reformada. 

Dr. Matthew Barrett 
 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 iii	

 
 
 
 

CONFESIONES 
REFORMADAS 

 
 

DE LOS SIGLOS 16 Y 17 

 
Volumen 4: 1563-1576 

 
 
 
 
 

Compilado con introducciones por 
 

James T. Dennison, Jr. 
 

IMPRESO EN LIMA, PERÚ  



VOLUMEN	4:	1563-1576	iv	

CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17:	VOLUMEN	4	
	
Autor:	James	T.	Dennison,	Jr.	
Edición	en	inglés:	James	T.	Dennison,	Jr.	
Traducción	al	español:	Yarom	Vargas	
Revisión	de	estilo:	Yarom	Vargas	
Diseño	de	cubierta:	Angela	L.	García-Naranjo	
Serie:	Confesiones	Reformadas	de	los	siglos	16	y	17	-	Volumen:	04	
Título	original:		
	

James	T.	Dennison	Jr.,	Reformed	Confessions	of	the	16th	and	17th	Centuries	in	English	
Translation:	1523–1693,	vol.	2	(Grand	Rapids,	MI:	Reformation	Heritage	Books,	2010),	
809-909.	
James	T.	Dennison	Jr.,	Reformed	Confessions	of	the	16th	and	17th	Centuries	in	English	
Translation:	1523–1693,	vol.	3	(Grand	Rapids,	MI:	Reformation	Heritage	Books,	2012),	
1-439.	
All	rights	reserved.	REFORMATION	HERITAGE	BOOKS.	3070	29th	St.	SE	Grand	Rapids,	
Michigan	49512,	United	States.	©2008-2014	James	T.	Dennison,	Jr.	

	
Editado	por:	
© TEOLOGIAPARAVIVIR.S.A.C 
José	de	Rivadeneyra	610.	Urb.	Santa	Catalina,	La	Victoria.		
Lima,	Perú.		
ventas@teologiaparavivir.com		
https://www.facebook.com/teologiaparavivir/		
www.teologiaparavivir.com	
Primera	edición:	Julio	del	2024	
Tiraje:	1000	ejemplares	
	
Hecho	el	depósito	legal	en	la	Biblioteca	Nacional	del	Perú,	N°:	2024-06806	
ISBN	Tapa	Blanda:	978-612-xxxx-xx-x	
	
Se	terminó	de	imprimir	en	julio	del	2024	en:	
ALEPH	IMPRESIONES	S.R.L.	
Jr.	Risso	580,	Lince	
Lima,	Perú.	
	
Prohibida	su	reproducción	o	transmisión	total	o	parcial,	por	cualquier	medio,	sin	permiso	
escrito	 de	 la	 editorial.	 Todos	 los	 derechos	 reservados	 y	 exclusivos	
©TEOLOGIAPARAVIVIR.S.A.C.	 Las	 citas	 bíblicas	 fueron	 tomadas	 de	 las	 versiones	 Reina	
Valera	de	1960	y	de	la	Nueva	Biblia	de	los	Hispanos,	salvo	indique	lo	contrario	en	alguna	de	
ellas.	
 

mailto:ventas@teologiaparavivir.com


CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 v	

 

TABLA DE CONTENIDOS 
 

PERMISOS .............................................................................. XI 

ABREVIATURAS .................................................................... XIII 

§62. EL SÍNODO DE ENYEDI (1564) ............................................. 1 

I. SOBRE LOS SACRAMENTOS ............................................................................. 4 
II. SOBRE LOS SÍMBOLOS .................................................................................... 4 
III. SOBRE LA CENA DEL SEÑOR ........................................................................ 5 
IV. SOBRE LOS EFECTOS DE LA CENA DEL SEÑOR ............................................ 5 
V. SOBRE LA SUSTANCIA .................................................................................... 6 
VI. SOBRE LA PALABRA “ES” EN “ESTO ES MI CUERPO” .................................... 7 
VII. SOBRE EL CUERPO ...................................................................................... 8 
VIII. SOBRE LAS FORMAS DE CONSUMO ............................................................ 8 
IX. SOBRE LA PALABRA “ESPIRITUAL” ............................................................... 9 
X. SOBRE LA PALABRA FE ................................................................................. 11 

§63. LA SEGUNDA CONFESIÓN HELVÉTICA (1566) ..................... 13 

CAPÍTULO 1: LA SAGRADA ESCRITURA COMO VERDADERA PALABRA DE DIOS

 .......................................................................................................................... 15 
CAPÍTULO 2: LA INTERPRETACIÓN DE LAS SAGRADAS ESCRITURAS, DE LOS 

PADRES DE LA IGLESIA, Y DE LOS CONCILIOS Y TRADICIONES ....................... 17 
CAPÍTULO 3: SOBRE DIOS, Y LA UNIDAD Y LA TRINIDAD ............................... 18 
CAPÍTULO 4: LOS ÍDOLOS O IMÁGENES DE DIOS, DE CRISTO Y DE LOS 

SANTOS ............................................................................................................. 21 
CAPÍTULO 5: LA ADORACIÓN, EL CULTO Y LA INVOCACIÓN A DIOS, POR 

MEDIO DEL ÚNICO MEDIADOR, JESUCRISTO .................................................. 22 
CAPÍTULO 6: LA PROVIDENCIA DE DIOS ......................................................... 24 
CAPÍTULO 7: LA CREACIÓN DE TODAS LAS COSAS: LOS ÁNGELES, EL DIABLO Y 
EL HOMBRE ....................................................................................................... 26 
CAPÍTULO 8: LA CAÍDA DEL HOMBRE, EL PECADO Y LA CAUSA DEL PECADO . 27 
CAPÍTULO 9: EL LIBRE ALBEDRÍO DEL HOMBRE Y, POR TANTO, EL PODER Y LA 

CAPACIDAD DEL HOMBRE ................................................................................. 29 
CAPÍTULO 10: LA PREDESTINACIÓN DE DIOS Y LA ELECCIÓN DE LOS SANTOS
 .......................................................................................................................... 32 
CAPÍTULO 11: JESUCRISTO, VERDADERO DIOS Y HOMBRE, Y ÚNICO 
SALVADOR DEL MUNDO ................................................................................... 35 



VOLUMEN	4:	1563-1576	vi	

CAPÍTULO 12: LA LEY DE DIOS ........................................................................ 39 
CAPÍTULO 13: EL EVANGELIO DE JESUCRISTO: LAS PROMESAS;  DEL ESPÍRITU 

Y DE LA LETRA ................................................................................................... 41 
CAPÍTULO 14: EL ARREPENTIMIENTO Y LA CONVERSIÓN DEL HOMBRE ........ 43 
CAPÍTULO 15: LA VERDADERA JUSTIFICACIÓN DE LOS FIELES ....................... 47 
CAPÍTULO 16: LA FE Y LAS BUENAS OBRAS: SU RECOMPENSA Y EL MÉRITO 

DEL HOMBRE ..................................................................................................... 49 
CAPÍTULO 17: LA CATÓLICA Y SANTA IGLESIA DE DIOS, Y LA ÚNICA CABEZA 

DE LA IGLESIA .................................................................................................... 53 
CAPÍTULO 18: LOS MINISTROS DE LA IGLESIA, SU INSTITUCIÓN Y OFICIOS .. 59 
CAPÍTULO 19: LOS SACRAMENTOS DE LA IGLESIA DE CRISTO ....................... 68 
CAPÍTULO 20: EL SANTO BAUTISMO ................................................................ 72 
CAPÍTULO 21: LA SANTA CENA DEL SEÑOR ..................................................... 74 
CAPÍTULO 22: LAS REUNIONES SAGRADAS Y ECLESIÁSTICAS ......................... 79 
CAPÍTULO 23: LAS ORACIONES DE LA IGLESIA, EL CANTO Y LAS HORAS 

CANÓNICAS ....................................................................................................... 80 
CAPÍTULO 24: LOS DÍAS FESTIVOS, LOS AYUNOS Y LA ELECCIÓN DE CARNES81 
CAPÍTULO 25: LA CATEQUESIS Y DEL CONSUELO Y VISITA A LOS ENFERMOS 84 
CAPÍTULO 26: LA SEPULTURA DE LOS FIELES, EL CUIDADO DE LOS MUERTOS; 
EL PURGATORIO Y LA APARICIÓN DE LOS ESPÍRITUS ...................................... 85 
CAPÍTULO 27: LOS RITOS, CEREMONIAS Y COSAS INDIFERENTES .................. 86 
CAPÍTULO 28: LOS BIENES DE LA IGLESIA Y DEL BUEN USO DE ELLOS ............ 87 
CAPÍTULO 29: LA VIDA DE SOLTERO, EL MATRIMONIO Y EL GOBIERNO DEL 
HOGAR .............................................................................................................. 88 
CAPÍTULO 30: LA MAGISTRATURA CIVIL ......................................................... 89 
CONCLUSIÓN .................................................................................................... 91 

§64. LA CONFESIÓN DE AMBERES (1566) ................................... 93 

§65. LA CONFESIÓN DE LOS PAÍSES BAJOS (1566) ...................... 99 

UNA BREVE DECLARACIÓN DE FE ................................................................. 101 
PERORACIÓN .................................................................................................. 110 

§66. EL SÍNODO DE GÖNC (1566) ............................................. 113 

§67. EL SÍNODO DE TORDA (1566) ........................................... 119 

§68. LOS SÍNODOS DE GYULAFEHÉRVÁR Y DE 
MAROSVÁSÁRHELY (1566) ...................................................... 125 

RESPUESTA A BIANDRATA, 27 DE ABRIL DE 1566 ............................. 127 
LOS ARTÍCULOS DE CONCORDIA CRISTIANA ................................. 128 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 vii	

§69. DOCUMENTOS DEL SÍNODO DE DEBRECEN (1567) .......... 133 

TESIS ............................................................................................................. 135 
UNA BREVE CONFESIÓN DEL SÍNODO DE DEBRECEN .................. 141 
RESUMEN DE LA CONFESIÓN DE FE Y DECISIONES DEL SÍNODO
 ........................................................................................................................ 146 
I. CONDENACIÓN DE LAS HEREJÍAS DE SABELIO Y SERVET .......................... 146 
SOBRE DIOS .................................................................................................... 156 
RESPUESTA A LOS ARGUMENTOS DE LOS SEGUIDORES DE MIGUEL SERVET
 ........................................................................................................................ 163 
CONTRA LOS HOLOPREDESTINATARIOS ...................................................... 180 
CONTRA LOS AUTOEXOUSIASTAS ................................................................. 184 
CONTRA LOS PSICOMACARISTAS ................................................................... 187 
CONTRA LOS AUTOSARCAPOEÍSTAS .............................................................. 189 
SOBRE LA PRESENCIA DE CRISTO EN LA SANTA CENA ................................. 191 
SOBRE EL PAN EN LA SANTA CENA ................................................................. 192 
SOBRE LA RESURRECCIÓN DE TODOS ........................................................... 201 
SOBRE LAS ALMAS DE LAS MUJERES ............................................................... 201 

CONFESIÓN DE FE HÚNGARA ................................................ 203 

1. EL ÚNICO DIOS VERDADERO .................................................................... 207 
2. LA SANTÍSIMA TRINIDAD ........................................................................... 208 
3. LA DIVINIDAD DE CRISTO .......................................................................... 210 
4. LA DEIDAD DEL ESPÍRITU SANTO .............................................................. 214 
5. EL MEDIADOR ............................................................................................ 222 
6. LAS CAUSAS DEL PECADO .......................................................................... 225 
7. LA CONDICIÓN DEL ALMA ANTE EL TRIBUNAL ........................................ 227 
8. LOS INVENTOS DEL PAPA ANTICRISTO: SU HOSTIA ................................. 228 
9. EL CANTO EN LA IGLESIA ........................................................................... 229 
10. LA VESTIMENTA DE LOS MAESTROS ....................................................... 230 
11. LA ELECCIÓN ............................................................................................ 232 
12. EL LIBRE ALBEDRÍO ................................................................................. 234 
13. LA COMIDA Y LA PRESENCIA DEL CUERPO DE CRISTO ............................ 236 
14. LA PRESENCIA DE CRISTO ........................................................................ 238 
15. LA SEPULTURA ......................................................................................... 239 
DE SECUNDO .................................................................................................. 243 
ARTÍCULOS SOBRE LA ORGANIZACIÓN ECLÉSIASTICA Y LA 

CONDUCTA CRISTIANA .......................................................................... 245 

§70. EL SÍNODO DE SZIKSZÓ (1568) ........................................ 297 



VOLUMEN	4:	1563-1576	viii	

§71. LA CONFESIÓN DEL SÍNODO DE CASSOV (1568) ................ 307 

§72. LA CONFESIÓN DE VARADIENSIS/ NAGYVÁRAD (1569) ...... 313 

CONFESIÓN DE TODOS LOS PASTORES (BUSCH RECENSION) ...................... 318 

§73. EL CONSENSO DE SANDOMIERZ (1570) ............................ 321 

CONSENSO DE SANDOMIR (1570) ................................................................... 323 
CONFESIÓN Y EXPLICACIÓN BREVE Y LLANA DE LA VERDADERA FE CRISTIANA 

UNIVERSAL. ..................................................................................................... 331 
AL LECTOR ...................................................................................................... 417 
VERSIÓN NIEMEYER ....................................................................................... 434 
EL CONSENSO DE SENDOMIERZ .................................................................... 435 

§74. LA CONFESIÓN DEL SÍNODO DE CSENGER (1570) ............. 449 

UNA VERDADERA CONFESIÓN DE FE ................................................. 450 
CONFESIÓN DE FE DE LOS PASTORES DE LA IGLESIA DE 
JESUCRISTO ................................................................................................ 455 

§75. LA CONFESIÓN DE LA ROCHELLE (1571) .......................... 467 

I. DIOS Y SU REVELACIÓN ............................................................................. 469 
II. EL HOMBRE Y SU PECADO ........................................................................ 472 
III. JESUCRISTO .............................................................................................. 474 
IV. LA OBRA DE LA SALVACIÓN ..................................................................... 476 
V. LA IGLESIA: SU NATURALEZA ................................................................... 480 
VII. LOS SACRAMENTOS ................................................................................ 483 
VIII. LOS PODERES PÚBLICOS ........................................................................ 485 

§76. LA CONFESIÓN DE BOHEMIA (1573) ................................. 487 

§1. LAS SAGRADAS ESCRITURAS .................................................................... 488 
§2. LA CATEQUESIS ......................................................................................... 490 
§3. LA UNIDAD DE LA ESENCIA DIVINA Y DE LAS TRES PERSONAS .............. 492 
§4. EL CONOCIMIENTO DE UNO MISMO; TAMBIÉN DEL PECADO, SUS CAUSAS 

Y FRUTOS; Y DE LAS PROMESAS DE DIOS. ..................................................... 494 
§5. EL ARREPENTIMIENTO ............................................................................. 499 
§6. CRISTO NUESTRO SEÑOR Y LA JUSTIFICACIÓN POR LA FE EN ÉL .......... 503 
§7. LAS BUENAS OBRAS Y LA VIDA CRISTIANA .............................................. 509 
§8. LA SANTA IGLESIA, Y SU PIADOSA FUNDACIÓN ....................................... 514 
§9. LOS QUE ENSEÑAN EN LA IGLESIA, Y LOS QUE LA GOBIERNAN ............... 519 
§10. LA PALABRA DE DIOS, O EL SANTO EVANGELIO .................................... 524 
§11. LOS SACRAMENTOS EN GENERAL .......................................................... 526 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 ix	

§12. EL SANTO BAUTISMO ............................................................................. 529 
§13. LA CENA DEL SEÑOR .............................................................................. 531 
§14. LAS LLAVES DE CRISTO .......................................................................... 535 
§15. LAS MATERIAS AÑADIDAS O ADIÁFORAS .............................................. 537 
§16. EL PODER CIVIL O EL MAGISTRADO CIVIL ........................................... 541 
§17. LOS HOMBRES SANTOS Y SU CULTO ..................................................... 544 
§18. EL AYUNO ............................................................................................... 548 
§19. LA VIDA CÉLIBE Y EL MATRIMONIO ...................................................... 549 
§20. EL TIEMPO DE GRACIA ........................................................................... 552 
CONCLUSIÓN .................................................................................................. 556 

§77. SÍNODO DE CRACOVIA (1573) .......................................... 559 

I. PRIMERO ..................................................................................................... 560 
II. SEGUNDO ................................................................................................... 561 
III. TERCERO .................................................................................................. 561 
IV. CUARTO ................................................................................................... 565 
V. QUINTO ..................................................................................................... 566 
VI. SEXTO ....................................................................................................... 566 
VII. SÉPTIMO .................................................................................................. 566 

§78. LA CONFESIÓN DE BOHEMIA (1575/1609) ........................ 571 

CONFESIÓN DE LA FE CRISTIANA DE LOS TRES ESTADOS DEL 
REINO DE BOHEMIA ................................................................................. 576 

§79. EL SÍNODO DE HERCEGSZŐLŐSKI (1576) ......................... 601 

 
 
 
 
  



VOLUMEN	4:	1563-1576	x	

  



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 xi	

 
 
 
 

PERMISOS 
 
 
El	 compilador	 y	 el	 editor	 desean	 expresar	 nuestro	 agradecimiento	 a	 las	
siguientes	 personas	 por	 su	 permiso	 para	 reimprimir	 versiones	 de	 las	
siguientes	confesiones:	
	
Wipf	&	 Stock	 Publishers	 (Eugene,	 OR)	 para	 los	 Sesenta	 y	 siete	 artículos	de	

Zwinglio	(1523)	y	su	Instrucción	breve	y	cristiana	(1523).	
C.	Daniel	Crews,	Archivero	de	la	Iglesia	Morava,	Provincia	del	Sur,	Winston-

Salem,	Carolina	del	Norte,	por	su	traducción	de	La	confesión	de	Bohemia	
(1535).	

Westminster	John	Knox	Press	(Louisville,	KY)	por	el	Catecismo	(1537,	1538)	
de	Juan	Calvino.	

HarperCollins	 Publishing	 Company	 (Nueva	 York,	 NY)	 y	 el	 difunto	 Prof.	
Thomas	 F.	 Torrance	 (Edimburgo,	 Escocia)	 por	 el	 Catecismo	 de	 Juan	
Calvino	(1541/1545).	

Ian	D.	Bunting,	Ph.D.	por	su	traducción	del	Consensus	Tigurinus	(1549).	
El	doctor	James	Frantz	Smith	por	su	traducción	de	la	Confesión	de	Londres	de	

John	à	Lasco	(1551)	y	del	Catecismo	mayor	de	Emden	de	la	iglesia	de	los	
inmigrantes	en	Londres	(1551).	

El	 Departamento	 de	 Colecciones	 Especiales	 de	 la	 Universidad	 de	 Glasgow	
(Escocia)	por	el	uso	de	la	traducción	del	Rev.	John	Gordon	de	la	Confesión	
de	la	Congregación	de	Glastonbury	(1551)	de	Vallérand	Poullain.	

La	 Iglesia	 Cristiana	 Reformada	 de	 Norteamérica	 por	 la	 traducción	 de	 la	
Confesión	Belga	(1561)	en	el	Himnario	del	Salterio	de	1976.	

La	Iglesia	Reformada	de	los	Estados	Unidos	por	su	traducción	del	Catecismo	
de	Heidelberg	(1563).	

Reformed	Fellowship,	Inc.,	Wyoming,	Michigan	por	La	Contrarrespuesta	a	la	
Remostrancia	(1611).	

Seminario	 Teológico	 del	 Noroeste,	 Lynnwood,	 Washington	 y	 Kerux:	 The	
Journal	of	Northwest	Theological	Seminary	por	La	Confesión	de	Bentheim	
(1613/1617).	



VOLUMEN	4:	1563-1576	xii	

La	Iglesia	Cristiana	Reformada	de	América	del	Norte,	Grand	Rapids,	Michigan	
para	Los	Cánones	de	Dort	(1618-1619).	

La	Iglesia	Presbiteriana	Libre	de	Escocia	por	La	Confesión	de	Fe	de	Westminster	
(1646),	El	Catecismo	Mayor	de	Westminster	(1647)	y	El	Catecismo	Menor	
de	Westminster	(1647).	

John	Cargill	por	su	versión	en	Internet	de	La	Confesión	de	las	Tierras	Medias	
(1655).	

Trinity	 Journal	 y	Martin	 I.	Klauber	por	 su	 traducción	de	 los	 cánones	de	La	
Fórmula	del	Consenso	Helvético	1675).	

	
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 xiii	

 
 
 
 

ABREVIATURAS 
 
 
Busch	1/1		 Eberhard	Busch,	et	al,	Reformierte	Bekenntnisschriften,	Bd.	1/1.	

1523–1534.	Neukirchener	Verlag,	2002.	
Busch	1/2		 Eberhard	Busch,	et	al,	Reformierte	Bekenntnisschriften,	Bd.	1/2.	

1535–1549.	Neukirchener	Verlag,	2006.	
Busch	1/3	 Eberhard	Busch,	et	al,	Reformierte	Bekenntnisschriften,	Bd.	1/3.	

1550–1558.	Neukirchener	Verlag,	2007.	
Busch	2/1	 Eberhard	Busch,	et	al,	Reformierte	Bekenntnisschriften,	Bd.	2/1.	

1559–1563.	Neukirchener	Verlag,	2009.	
Busch	2/2	 Eberhard	Busch,	et	al,	Reformierte	Bekenntnisschriften,	Bd.	2/2.	

1562–1569.	Neukirchener	Verlag,	2009.	
Cochrane	 Arthur	 C.	 Cochrane,	 ed.,	 Reformed	 Confessions	 of	 the	 Sixteenth	

Century.	Louisville:	Westminster	John	Knox	Press,	2003	[1966].	
Müller	 E.	 F.	 Karl	 Müller,	 ed.	 Die	 Bekenntnisschriften	 der	 reformierten	

Kirche.	Waltrop:	Hartmut	Spenner,	1999	[1903].	
Niemeyer	 H.	 A.	 Niemeyer,	 Collectio	 confessionum	 in	 ecclesiis	 reformatis	

publicatarum.	Lipsiae,	1840.	
Schaff	 Philip	 Schaff,	 The	 Creeds	 of	 Christendom.	 Grand	 Rapids:	 Baker	

Book	House,	1966	[1877].	
	
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



VOLUMEN	4:	1563-1576	xiv	

 
 
 
 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 1	

 
 
 
 
 

§62. EL SÍNODO DE ENYEDI 

(1564) 

 
 

La ciudad transilvana de Enyedi (Nagyenyed; actual Aiud, en Rumanía) fue 

escenario de un debate entre los partidos luterano y reformado de la Reforma 
húngara. El 9 de abril de 1564, representantes de los evangélicos sajones 
(luteranos) se reunieron con sus homólogos de los evangélicos sacramentarios 
(reformados, es decir, calvinistas y zwinglianos) para llegar a un consenso sobre 
la doctrina de la Cena del Señor. Ferenc Dávid (ca. 1520–1579), elegido primer 
obispo de la iglesia luterana húngara en 1556 mientras era pastor en Kolozsvár, 
estuvo presente como defensor de la visión reformada de la Cena. En 1559, fue 
convencido de la posición helvética en un debate con Peter Mélius Juhász (ca. 
1536–1572). Como consecuencia, renunció a su cargo episcopal en la comunión 
luterana y se unió al partido reformado. Pero el modus concordiae de 1564 
confirmó la ruptura entre las comuniones luterana y reformada en Hungría y 
Transilvania.1 

 
	 1	 	[El	Sínodo	de	Enyedi,	celebrado	el	9	de	abril	de	1564	en	la	ciudad	transilvana	de	
Enyedi	(actual	Aiud,	en	Rumanía),	fue	un	evento	crucial	en	la	Reforma	húngara,	marcando	
un	punto	de	inflexión	en	la	relación	entre	las	corrientes	luteranas	y	reformadas.	Este	sínodo	
reunió	 a	 representantes	 de	 los	 evangélicos	 sajones	 (luteranos)	 y	 los	 evangélicos	
sacramentarios	 (reformados,	 es	 decir,	 calvinistas	 y	 zwinglianos)	 para	 discutir	 y	 buscar	
consenso	sobre	la	doctrina	de	la	Cena	del	Señor,	un	tema	central	en	la	teología	cristiana.	
	 Ferenc	Dávid	(ca.	1520–1579)	fue	una	figura	clave	en	este	encuentro.	Inicialmente,	
Dávid	fue	el	primer	obispo	de	la	iglesia	luterana	húngara,	pero	su	postura	teológica	cambió	
después	 de	 un	 debate	 con	 Peter	 Mélius	 Juhász	 (ca.	 1536–1572)	 en	 1559,	 donde	 fue	
convencido	de	la	perspectiva	reformada	o	helvética.	Esta	conversión	lo	llevó	a	renunciar	a	
su	cargo	episcopal	y	unirse	al	partido	reformado.	La	reunión	de	Enyedi,	sin	embargo,	no	
logró	unificar	las	corrientes	luterana	y	reformada,	resultando	en	una	confirmación	de	su	
ruptura.	Dávid,	nacido	en	Kolozsvár	(actual	Cluj-Napoca,	Rumanía),	estudió	en	Wittenberg	



VOLUMEN	4:	1563-1576	2	

 El errático Dávid daría pronto un giro de la ortodoxia a la herejía. Cuando 
el rey Juan Segismundo (1540–1571), también presente en Enyedi, le nombró 
“capellán de la corte”, Dávid intimó con el “médico de la corte”, Jorge 
Biandrata (1516–1588). El racionalismo humanista de Biandrata (la religión es 
un ideal evolutivo; la reforma no es más que una etapa en el progreso continuo 
hacia la religión racional universal pura y simple, es decir, el unitarismo) 
embrujó a Dávid y, en 1565, había renunciado al calvinismo por “más luz”, es 
decir, el antitrinitarismo. 
 Nuestro texto procede de la versión magiar que se encuentra en Áron Kiss, 
Magyar Református Zsinatok (1881), 420–27. 
 

CONDICIONES DEL ACUERDO (MODUS 
CONCORDIAE) 

 
(Nagyenyed, Hungría y Transilvania, 1564) 

 
1. ¡Gracia y paz a ustedes de parte de Dios nuestro Padre y de nuestro 

Señor Jesucristo, nuestras amadas hermanas y hermanos en Jesucristo! 

 
y	 Frankfurt	 antes	 de	 ser	 ministro	 luterano	 en	 su	 ciudad	 natal.	 Tras	 su	 conversión	 al	
calvinismo,	 se	 convirtió	 en	 una	 figura	 prominente	 en	 la	 Reforma	 húngara,	 pero	 su	
trayectoria	teológica	no	se	detuvo	ahí.	Influenciado	por	el	médico	italiano	y	humanista	Jorge	
Biandrata,	 Dávid	 abrazó	 el	 antitrinitarismo,	 cuestionando	 la	 doctrina	 tradicional	 de	 la	
Trinidad.	Este	movimiento	hacia	una	interpretación	más	racional	y	menos	dogmática	de	la	
religión	 fue	 visto	 como	 una	 herejía	 por	muchos	 de	 sus	 contemporáneos,	 pero	 también	
marcó	el	inicio	de	una	nueva	corriente	religiosa	en	la	región.	
	 Jorge	Biandrata	(1516–1588)	fue	otro	personaje	influyente	en	este	proceso.	Nacido	
en	Saluzzo,	Piamonte,	Biandrata	estudió	medicina	y	se	convirtió	en	médico	de	la	corte.	Su	
visión	racionalista	y	humanista	de	la	religión	lo	llevó	a	apoyar	el	unitarismo,	influenciando	
a	Dávid	en	su	transición	hacia	el	antitrinitarismo.	Biandrata	fue	instrumental	en	la	difusión	
de	estas	 ideas	en	Transilvania	y	colaboró	estrechamente	con	Dávid	en	 la	producción	de	
escritos	teológicos	que	desafiaban	la	ortodoxia	trinitaria.	
	 El	rey	Juan	Segismundo	(1540–1571),	también	presente	en	el	sínodo,	tuvo	un	papel	
fundamental	en	los	desarrollos	posteriores.	Nombró	a	Dávid	como	“capellán	de	la	corte”,	
posición	que	facilitó	su	acercamiento	a	Biandrata.	Bajo	la	influencia	de	estas	ideas,	el	rey	
emitió	el	Edicto	de	Torda	en	1568,	que	permitió	la	libertad	de	culto	en	Transilvania,	un	hito	
significativo	en	la	historia	de	la	tolerancia	religiosa	en	Europa.	
	 La	historia	del	Sínodo	de	Enyedi	y	las	figuras	involucradas	ilustran	la	complejidad	y	la	
dinámica	del	pensamiento	religioso	en	el	siglo	XVI.	Los	debates	teológicos	no	solo	reflejaban	
diferencias	doctrinales,	 sino	 también	 las	 tensiones	políticas	 y	 culturales	de	 la	 época.	 La	
influencia	de	personalidades	como	Ferenc	Dávid	y	Jorge	Biandrata	muestra	cómo	las	ideas	
podían	trascender	fronteras	religiosas,	llevando	a	nuevas	interpretaciones	y	movimientos	
dentro	del	cristianismo.]	



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 3	

2. Cuando el Hijo de Dios, nuestro Señor Jesucristo, justo antes de la 
última lucha que iba a soportar, oró Su última intercesión al Padre 
eterno por el bien de Su iglesia, no había nada más grande ni mejor que 
pedir que todos fuéramos uno en Él y en el Padre (Jn. 17:21). 

3. Aunque creemos firmemente que esta intercesión no ha sido ni puede 
ser infructuosa, porque Él es nuestro Sumo Sacerdote, como atestigua 
la carta a los Hebreos, qiuen fue escuchado para ser reverenciado, no 
dejamos de esperar que finalmente suceda que el Señor, teniendo 
misericordia de nosotros, establezca una verdadera y permanente 
unidad entre nosotros. 

4. La benignidad de nuestro majestuoso y misericordioso Príncipe, János 
Zsigmond (Johannes Sigismundus de Transilvania), inspirado por 
Dios, ha contribuido a esto en gran medida, tomando la Palabra de Dios 
y la preocupación de la iglesia sobre sí mismo en tal medida que no 
consideraría otros deberes para sí mismo que, en la medida de su poder, 
se estableciera la paz y el acuerdo saludable en la verdad. 

5. Considera que esto es mucho más necesario para la iglesia que nuestras 
manos derecha e izquierda; así, por su autoridad real, ordena y desea 
que dejemos de lado todas nuestras intenciones de conflicto, buscando 
la verdad de todas partes; pues la voluntad de nuestra Alteza Real está 
de acuerdo con el mandato de Dios. 

6. Porque esto es así, debemos y ofrecemos la debida obediencia a su 
Alteza Real. 

7. Dado que el mandato real nos deja, al ser acusados de culpabilidad, 
iniciar las negociaciones con moderación, hemos considerado oportuno 
presentar primero los siguientes términos de acuerdo. 

8. Recomendamos, por tanto, estos términos no como fabricados por 
nosotros ahora, sino como recibidos de los doctores de la iglesia de 
profunda sabiduría, que aseguraron siempre con gran diligencia que las 
infelices rivalidades entre los doctores de la iglesia fueran finalmente 
resueltas y armonizadas de acuerdo con la Palabra de Dios. 

9. Le pedimos que se reconozca nuestra honesta y buena voluntad, 
examinando toda esta causa adecuada y diligentemente para la gloria 
del Hijo de Dios y la edificación de la santa iglesia, si es capaz al menos 
de intentarlo a pesar de la vehemencia causada por los prejuicios 
humanos; y luego nos responda según la norma del conocimiento 



VOLUMEN	4:	1563-1576	4	

profético y apostólico, y según lo requiera la importancia del tiempo y 
de este santo sínodo. 

 
I. Sobre los sacramentos 

 
10. Afirmamos antes que nada que no nos corresponde en absoluto el 

abominable nombre de sacramentalista, con el que se ha deshonrado 
parcialmente a nuestra iglesia en el fragor del debate, cuando aún no se 
ha examinado la verdadera base del conflicto. 

11. Los que consideran los sacramentos sólo como meros y vacíos 
símbolos, considerándolos sólo como signos y sellos de la comunidad 
externa, pueden ser burlados con razón; pero nosotros no podemos ser 
denigrados con el mismo título con ningún derecho, ni tenemos nada 
que ver con ello: nosotros que enseñamos y afirmamos firmemente que 
los sacramentos son pruebas y prendas de la gracia de Dios hacia 
nosotros, así como los sellos más seguros de las promesas que 
fortalecen nuestra fe cada vez más. 

12. Al mismo tiempo que exponemos todos estos puntos mencionados, 
enseñamos el doble beneficio de los sacramentos: 

13. Primero, preservan nuestra conciencia ante Dios; y segundo, dan 
testimonio de nuestra espiritualidad ante el mundo; y esto creemos que 
no lo niegan, ni los que siguen. 

 
II. Sobre los símbolos 

 
14. Confesamos que como Dios es veraz y fiel, por el poder del Espíritu 

Santo, Dios cumple lo que significan los símbolos externos: Dios, por 
tanto, no nos ofrece meros símbolos, sino que el efecto de verdad va 
unido también a ellos. 

15. La fuerza de la gracia del Espíritu Santo, en cambio, no se encierra en 
los símbolos externos, ya que ni sirven a todos sin distinción, ni de 
forma igual, ni su resultado se manifiesta de la misma manera: más 
bien, Dios utiliza los sacramentos libremente como quiere, para servir 
de instrumentos de salvación a los elegidos, al mismo tiempo que no 
sirven para nada a los demás, por su propio riesgo. 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 5	

16. Por último, los sacramentos no sirven para nada si no se reciben por la 
fe, que es un don especial del Espíritu Santo, y no depende de elementos 
terrenales, sino de la obra celestial del mismo Espíritu Santo; y las 
ayudas externas se ordenan a ellos sólo por las limitaciones de nuestra 
aprehensión. 

 
III. Sobre la Cena del Señor 

 
17. En cuanto a la Cena del Señor, es obvio que bajo los símbolos del pan 

y el vino se participa en la comunión del cuerpo y la sangre de 
Jesucristo; y no sólo se nos recuerda el sacrificio de Jesucristo por 
nosotros en la cruz, sino que también se santifica y sella con nosotros 
el santo pacto, según el cual Su muerte se convierte en vida para 
nosotros; al estar injertados en Su cuerpo, somos en verdad nutridos por 
Él de la misma manera que este alimento y esta bebida nutren nuestro 
cuerpo. 

 
IV. Sobre los efectos de la Cena del Señor 

 
18. También es obvio que Jesucristo cumple verdadera y efectivamente, lo 

que se requiere por la similitud de la fe y la materia significada; por lo 
tanto, la impartición de Su cuerpo y sangre se nos ofrece efectivamente 
en la Cena del Señor; o (que es lo mismo) bajo el pan y el vino, se nos 
ofrece una garantía que imparte la participación en el cuerpo y la sangre 
de Jesucristo. 

19. Todo el que es sensato y sereno y que tiene el debido discernimiento y 
el temperamento tranquilo reconoce, sin embargo, que el debate es 
sobre la forma del consumo; porque confesamos abierta y 
honestamente que Jesucristo es nuestro, y todos los bienes que posee 
los compartirá también con nosotros en el futuro; y que Él dio Su 
cuerpo para nuestra salvación no sólo una vez, cuando fue sacrificado 
en la cruz para el perdón de nuestros pecados, sino que lo da todos los 
días para nuestro alimento, para que cuando Él viva en nosotros, 
nosotros vivamos con la plenitud de Sus beneficios; enseñamos además 



VOLUMEN	4:	1563-1576	6	

que Él es vivificante, porque nos infunde Su vida, del mismo modo que 
nosotros recibimos vitalidad de la materia del pan. 

20. El debate, por tanto, tiene su origen en esta fuente—que la forma del 
consumo se entiende de manera diferente. 

 
V. Sobre la sustancia 

 
21. Nuestra interpretación es la siguiente: consumimos el cuerpo de Cristo 

porque es un alimento espiritual para el alma; lo llamamos alimento en 
el sentido de que el Espíritu Santo infunde Su vida en nosotros por Su 
poder perceptible, para que sea común en nosotros, como la savia fluye 
de la raíz del árbol a las ramas, o como la vitalidad llega a los miembros 
del cuerpo desde la cabeza. 

22. No hay ningún sofismo en esta interpretación, ni palabras oscuras, 
ambiguas o torcidas. 

23. Algunos, descontentos con esta cándida simplicidad, quisieran 
consumir el cuerpo de Cristo con sus bocas corporales; pero esto no se 
basa ni en la autoridad de la Sagrada Escritura, ni en el ejemplo de la 
iglesia primitiva; es asombroso, por tanto, que personas de mediocre 
discernimiento y cualificación debatan tan obstinadamente sobre esta 
impropia innovación. 

24. No negamos en absoluto lo que enseña la Sagrada Escritura: que el 
cuerpo de Cristo es realmente alimento y Su sangre es realmente 
bebida, porque nosotros también lo consumimos y lo consideramos 
suficiente para la vida en pureza. 

25. Confesamos también que en la Cena del Señor se produce realmente 
esta comunión. 

26. Quien insiste más que esto, cruza los límites de la verdad. 
27. Insistir en la palabra “sustancia” cuando se trata de los sacramentos no 

es compatible con el sentido común, ya que la propia Sagrada Escritura 
establece las formas específicas de lenguaje concernientes a ellas; y de 
ello se deduce que las palabras “esto es Mi cuerpo” deben interpretarse 
en clave sacramental. 

28. Además, el pan que partimos, según el sentido eterno de la Sagrada 
Escritura, es comunión en el cuerpo de Cristo; porque Dios es 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 7	

eternamente semejante a Sí mismo, y Dios siempre habló de los 
sacramentos de la misma manera. 

 
VI. Sobre la palabra “es” en “esto es mi cuerpo” 

 
29. Algunos sospechan un par de peligros en esto, pero es fácil hacer frente 

a sus escrúpulos: como la palabra sacramental dice “es” (“Hoc Est 
Corpus Meum”—“esto es Mi cuerpo”), intentan distorsionar la verdad 
por medio de la imagen; pero hay que tener en cuenta que entendemos 
la figura no como mera imagen, sino según la gramática como 
significante de la función; para evitar que alguien suponga que el pan 
es simplemente el cuerpo de Cristo, como Jesucristo mismo se llama 
Hijo de Dios. 

30. El nombre “cuerpo”, por tanto, se aplica en sentido figurado al pan: 
31. Aunque no tan figuradamente como si Jesucristo manifestara la pura y 

mera imagen de Su cuerpo; porque la realidad no es expulsada por la 
imagen; más bien se significa la diferencia entre el símbolo y la materia 
significada, lo que no contradice su conexión; pero debemos evitar el 
desdoblamiento de palabras, como es deseable y conveniente en las 
negociaciones. 

32. No hay nada odioso en esta forma de enseñar, ni nada que pueda 
interpretarse de manera equivocada; y este entendimiento siempre ha 
sido aprobado por el uso común. 

33. Es especialmente necesario conjurar el obstáculo concerniente a la 
inconmensurabilidad del cuerpo, porque si no tenemos claro que es 
finito y que habita en el cielo, no hay manera de resolver nuestro 
conflicto. 

34. Lo que parece increíble para algunos es fácil de disipar: lo que está 
unido a Dios no es ubicuo. 

35. Aunque haya dos naturalezas en la única persona del mediador, ambas 
conservan sus características diferentes, ya que la unificación no es lo 
mismo que la unidad. 

36. Sobre este asunto no solía haber debate. 
37. Ha habido un amplio consenso en que Jesucristo, el mediador, el Hijo 

de Dios y nuestra cabeza, ascendió al cielo y fue aceptado en la gloria 
celestial; así que es obvio que está alejado de nosotros en lo que 



VOLUMEN	4:	1563-1576	8	

respecta a Su cuerpo; pero llena el cielo y la tierra con Su divina 
clemencia y el poder espiritual de Su gracia. 

 
VII. Sobre el Cuerpo 

 
38. Afirmando todos estos puntos, lleguemos a las formas de expresión en 

las que algunos se enredaron de oscuridad: que se nos daría el “cuerpo” 
de Cristo bajo o con el pan; pues no se significa la unificación sustancial 
del cuerpo de Cristo con el alimento perecedero, sino la conexión 
sacramental; y no se discute que para las personas espirituales la 
conexión inseparable entre el símbolo y la materia significada consiste 
en la promesa misma, por la que Dios no expone nada 
fraudulentamente, sino que significa lo que Dios cumple verdadera y 
realmente. 

39. Además, en vano se debaten dos tipos de cuerpo. 
40. Aunque la condición de Jesucristo cambió en Su cuerpo cuando fue 

aceptado en la gloria divina, y se liberó de todo lo que era terrenal, 
mortal y transitorio; aún así tenemos que afirmar que no debemos 
considerar ningún otro cuerpo como dador de vida o alimento para 
nosotros sin duda, sólo aquel que fue crucificado para el perdón de 
nuestros pecados, como también lo demuestran las palabras. 

41. Así, el mismo cuerpo que el Hijo de Dios ofreció como sacrificio al 
Padre, nos lo da diariamente en la Cena del Señor, para nuestro 
alimento espiritual. 

 
VIII. Sobre las formas de consumo 

 
42. Debemos afirmar ahora de nuevo lo que ya se ha dicho sobre el modo 

de consumo. 
43. No es necesario que el propio cuerpo descienda del cielo para 

alimentarnos, ya que para superar los obstáculos y alejarnos de los 
lugares, basta con el poder del Espíritu Santo. 

44. No podemos negar, sin embargo, que la forma del consumo es 
incomprensible para el intelecto humano, ya que naturalmente ni el 
cuerpo es la vida del alma, ni ejerce su poder sobre nosotros desde el 
cielo. 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 9	

45. No en vano Pablo llamó a esta comunión un gran misterio, que nos hace 
cuerpo del cuerpo de Cristo, carne de Su carne y hueso de Sus huesos. 

46. Reconocemos, por tanto, que en la Cena del Señor existe un milagro de 
este tipo, que supera tanto los límites de la naturaleza como nuestra 
forma de pensar. 

47. La vida de Jesucristo es compartida con nosotros y Su cuerpo es 
ofrecido para nuestro alimento; por lo tanto, todas las innovaciones, 
que están en contradicción con nuestra comprensión explicada 
anteriormente, deben ser expulsadas: como las que se refieren a la 
ubicuidad del cuerpo, el encierro secreto del cuerpo en el símbolo, o su 
presencia sustancial en la tierra. 

48. Cuando se trata de esto, hay dudas incluso sobre la palabra “sustancia”, 
y la forma más breve de deshacerse de ella parece ser dejar de fantasear 
vanamente sobre el consumo del cuerpo, como si fuera similar al 
alimento corporal, que llega a nuestro estómago cuando se come. 

49. Cuando expulsamos este sinsentido, no hay razón para negar que nos 
nutrimos espiritualmente del cuerpo de Cristo, ya que, en efecto, nos 
unificamos con Él en un solo cuerpo por medio de la fe, haciéndonos 
así uno con Él. 

50. De ello se desprende que estamos conectados a Él en una comunión 
espiritual, del mismo modo que la vitalidad personal fluye de la cabeza 
a los miembros del cuerpo. 

51. Debemos afirmar, por tanto, la interpretación de que estamos 
personalmente unidos a Jesucristo, no como si algún compuesto 
corporal o el cuerpo conjurado de Cristo desde el cielo penetrara en 
nosotros, o como si lo comiéramos con la boca: sino porque el cuerpo 
de Cristo no vivificará nuestra alma por Su poder y efecto de la misma 
manera que el cuerpo se alimenta de las materias del pan y del vino. 

 
IX. Sobre la palabra “espiritual” 

 
52. Aparte de esto, otro artículo de fe debatido era sobre la palabra 

“espiritual”, que algunos aborrecían, porque suponían que significaba 
algo imaginario o inútil. 

53. Por lo tanto, debemos ayudar aquí con nuestra interpretación. 



VOLUMEN	4:	1563-1576	10	

54. El consumo espiritual o pneumático se opone al consumo corporal; 
entendemos el consumo corporal según el cual algunos piensan que 
Jesucristo mismo como persona fluye en nosotros cuando comemos el 
pan. 

55. Afirmamos, por el contrario, que en la Cena del Señor se nos da 
espiritualmente el cuerpo de Cristo; porque el poder secreto del Espíritu 
Santo realiza que los que están separados entre sí por el volumen del 
espacio, se unifiquen entre sí, además de que desde el cielo nos llegue 
la vida del cuerpo de Cristo; cuyo poder y fuerza vivificante puede 
llamarse con razón algo que se origina en la sustancia; pero debemos 
entenderlo prudente y correctamente, es decir, aunque el cuerpo de 
Cristo permanezca en el cielo, sin embargo sobre nosotros que vagamos 
por la tierra, la vida surge y fluye de Su sustancia. 

56. También nos acusan vanamente de confundir involuntariamente dos 
clases de consumo: pero nosotros negamos ignorar involuntariamente 
lo que ellos fabricaron sobre el consumo sacramental para sí mismos, 
y del que se resisten a admitir que era el consumo de la materia del 
cuerpo sin uso y gracia. 

57. Pero no hay nada de esto descrito en la Sagrada Escritura ni afirmado 
en el testimonio de la iglesia primitiva; porque, en efecto, la verdad y 
la materia de los sacramentos no es sólo la aplicación de los beneficios 
de Jesucristo, sino que es Jesucristo mismo, con Su muerte y 
resurrección. 

58. Por lo tanto, no son intérpretes apropiados los que afirman, por un lado, 
que Jesucristo no posee ningún don o poder de Su alma, pero por otro 
lado lo relacionan con los dones espirituales y el uso del consumo. 

59. Pero éstos no pueden ser separados de Su Espíritu Santo sin 
difamación, de la misma manera que Él no puede ser separado de Sí 
mismo. 

60. Tampoco prueban su verdad las palabras de Pablo: “El que coma el pan 
o beba la copa del Señor indignamente, será culpable del cuerpo y de 
la sangre del Señor” (1 Co. 11:27), porque en ella la culpa no se refiere 
al consumo, y no leemos en ninguna parte ni está de acuerdo con el 
sentido común que sea para condenación que alguien consuma a Cristo; 
pero de hecho se condenan los que lo desprecian. 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 11	

61. Afirmemos, pues, sobre este artículo de fe que los impíos consumen el 
cuerpo de Cristo sólo de manera sacramental: no sin realidad, sino sólo 
como sacramento; sacramento tenus (“meramente un sacramento”), 
como dice Agustín. 

 
X. Sobre la palabra Fe 

 
62. Esta interpretación resuelve la cuestión de lo que significa consumir el 

cuerpo de Cristo por la fe en la Cena del Señor. 
63. Para otros la palabra “fe” es sospechosa, como si distorsionara la 

verdad y el significado. 
64. Pero es mucho mejor aceptarlo, ya que no podemos estar conectados 

con Jesucristo de ninguna otra manera, sólo si nuestra mente se eleva 
de este mundo. 

65. La fe, por tanto, es la cuerda que nos une a Jesucristo, que nos eleva, 
cuyo anclaje está en el cielo, para buscar allí a Jesucristo en la gloria de 
Dios, en lugar de hundirlo bajo las fabricaciones de nuestro intelecto; 
y así el conflicto que hemos tocado puede resolverse de la mejor 
manera posible, ya sea que sólo los creyentes consuman a Cristo, o los 
que sin excepción reciben los símbolos del pan y del vino. 

66. La solución que proponemos es correcta y clara: Jesucristo da Su 
cuerpo y sangre universalmente a todos; pero como los infieles cierran 
la puerta de Su amor, no consumen lo que se les ofrece; pero de esto no 
podemos sacar las conclusiones de que al despreciar lo que se les da, 
humillen la gracia de Jesucristo, o reduzcan algo del efecto del 
sacramento; ya que sólo su ingratitud no altera su naturaleza. 

67. Tampoco se profana el pan, cuando se hace de él un anticipo o garantía 
de Jesucristo, como si no se diferenciara del pan ordinario; sino que en 
verdad prueba la comunión en el cuerpo y la sangre de Cristo. 

 
Firmado por los ancianos de las iglesias de Hungría y Transilvania, que 
están de acuerdo en la fe y en el consumo espiritual del cuerpo de Cristo. 

 
(Traducido por Szabolcs NAGYPÁL) Vulla feugiam, veraesed magnim. 

  



VOLUMEN	4:	1563-1576	12	

 
  



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 13	

 
 
 
 
 

§63. LA SEGUNDA 

CONFESIÓN HELVÉTICA 

(1566) 

 
 

La confesión reformada del siglo XVI de mayor acogida, la Confessio 

Helvetica posterior, debía adjuntarse originalmente al testamento de Heinrich 
Bullinger (1504–1575), ya desconsolado por la muerte de su esposa (Anna) y 
sus tres hijas en 1564. La confesión era una ampliación de la Primera Confesión 
Helvética (1536) y fue encargada por Federico III (1515–1576), Elector del 
Palatinado. Federico se había convertido en reformista, patrocinó el Catecismo 
de Heidelberg (1563) y estaba bajo la presión política de sus compatriotas 
luteranos. Instó a Bullinger a componer un resumen de la fe reformada para 
ayudarle. Bullinger comenzó la obra en 1561, la amplió en 1564 y la presentó 
al Elector en 1566. El emperador del Sacro Imperio, Maximiliano II (1527–
1576), había convocado una Dieta en Augsburgo para el 14 de enero de 1566. 
Federico presentó la Segunda Confesión Helvética a la Dieta en marzo. Todos 
los cantones suizos, excepto Basilea, la adoptaron y, bajo la supervisión de 
Teodoro de Beza (1519–1605), constituyó el principio estructural de la 
Harmonia confessionum de Salnar (1581). Se publicó por primera vez en latín 
y alemán en Zúrich el 12 de marzo de 1566. Su recepción más allá de Suiza fue 
notable: las iglesias reformadas de Hungría y Europa del Este la adoptaron 
como norma propia—la primera en Debrecen el 24 de febrero de 1567. 
 La confesión es la plena maduración del pensamiento reformado de 
Bullinger. Con una deuda evidente con Calvino (1509–1564), Bullinger 
compuso esta confesión ecuménica para toda Suiza. Su teología se yuxtapone 



VOLUMEN	4:	1563-1576	14	

entre los Cánones y Decretos del Concilio de Trento (1545–1563) y el Libro de 
la Concordia luterano (1580). También era una apología de la ortodoxia de la 
Reforma Zwingliana, que Bullinger defendía fervientemente. La tendencia a 
considerar este documento como un ejercicio puramente práctico no tiene en 
cuenta que la confesión resume la carrera teológica de Bullinger—dogmática y 
práctica (inseparablemente unidas en su propia estimación). La observación de 
que Bullinger es menos severo con los decretos divinos que Calvino queda 
desmentida por el capítulo X—tan calvinista como la propia doctrina del 
decretum horrible de Calvino. En resumen, la Segunda Confesión Helvética de 
Bullinger es teología sistemática reformada/calvinista hecha en estilo simbólico 
o confesional.1 
 Nuestro texto procede de la obra de Peter Hall, La Armonía de las 
Confesiones Protestantes: Exposición de la Fe de las Iglesias de Cristo 
Reformadas según la Doctrina Pura y Santa del Evangelio en toda Europa (The 
Harmony of Protestant Confessions: Exhibiting the Faith of the Churches of 

 
	 1	 [La	 Segunda	 Confesión	 Helvética,	 escrita	 en	 1566,	 es	 una	 de	 las	 confesiones	
reformadas	 más	 significativas	 del	 siglo	 XVI.	 Esta	 confesión	 fue	 redactada	 por	 Heinrich	
Bullinger,	un	teólogo	suizo	prominente	que	sucedió	a	Huldrych	Zwingli	como	líder	de	la	
Iglesia	de	Zúrich.	Heinrich	Bullinger	(1504-1575)	nació	en	Bremgarten,	Suiza.	Después	de	
estudiar	en	la	Universidad	de	Colonia,	Bullinger	se	convirtió	en	un	ferviente	seguidor	de	la	
Reforma.	Tras	la	muerte	de	Zwingli	en	la	Batalla	de	Kappel	en	1531,	Bullinger	asumió	el	
liderazgo	de	la	iglesia	en	Zúrich.	Durante	sus	44	años	como	antistes	(ministro	principal),	
Bullinger	consolidó	la	Reforma	suiza	y	mantuvo	correspondencia	con	otros	reformadores	
como	Juan	Calvino	y	Martín	Bucero,	fortaleciendo	así	las	redes	reformadas	en	Europa.	La	
Segunda	Confesión	Helvética	fue	encargada	por	Federico	III,	Elector	del	Palatinado,	quien	
se	 había	 convertido	 al	 reformismo	 y	 patrocinó	 el	 Catecismo	 de	 Heidelberg	 en	 1563.	
Federico,	 bajo	 presión	 política	 de	 sus	 compatriotas	 luteranos,	 solicitó	 a	 Bullinger	 un	
resumen	de	la	fe	reformada.	Bullinger,	ya	desconsolado	por	la	pérdida	de	su	esposa	Anna	y	
tres	de	sus	hijas	en	1564,	comenzó	a	trabajar	en	la	confesión	en	1561	y	la	completó	en	1566.	
	 La	confesión	fue	presentada	en	la	Dieta	de	Augsburgo	en	1566	y	adoptada	por	todos	
los	cantones	suizos,	excepto	Basilea.	Bajo	la	supervisión	de	Teodoro	de	Beza,	se	convirtió	
en	 un	 pilar	 estructural	 de	 la	 Harmonia	 confessionum	 de	 Salnar	 (1581)	 y	 se	 difundió	
ampliamente,	 siendo	 adoptada	 por	 iglesias	 reformadas	 en	 Hungría	 y	 Europa	 del	 Este.	
Bullinger,	conocido	por	su	moderación	y	habilidades	pastorales,	también	fue	un	prolífico	
escritor.	Sus	obras	incluyen	más	de	150	tratados	y	12,000	cartas,	abarcando	temas	desde	
la	teología	del	pacto	hasta	la	historia	de	la	Reforma	en	Zúrich.	Su	teología	se	caracterizó	por	
un	equilibrio	entre	la	doctrina	y	la	práctica,	reflejado	en	su	firme	defensa	de	la	ortodoxia	
zwingliana	y	 su	 influencia	 calvinista,	 particularmente	en	 su	 tratamiento	de	 los	decretos	
divinos	y	la	predestinación.	La	Segunda	Confesión	Helvética	es	un	testimonio	de	la	madurez	
teológica	 de	 Bullinger,	 combinando	 la	 influencia	 de	 Calvino	 con	 su	 propia	 perspectiva	
ecuménica.	 Este	documento	no	 solo	defendió	 la	 ortodoxia	 reformada,	 sino	que	 también	
sirvió	como	una	herramienta	unificadora	para	 las	diversas	ramas	del	protestantismo	en	
Europa,	destacando	su	relevancia	y	aceptación	más	allá	de	las	fronteras	suizas]	



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 15	

Christ Reformed after the Pure and Holy Doctrine of the Gospel throughout 
Europe) (1844), que a su vez se basa en Salnar. Hemos modernizado la 
ortografía y la gramática en algunas partes, y hemos reducido los párrafos. Para 
otra versión inglesa, véase Cochrane, 224–301 (pero su cita de textos de prueba 
es a menudo incorrecta). Schaff tiene el texto latino, 3:233–306, al igual que 
Niemeyer, 462–536 y Müller, 170–221. Los textos de prueba se han cotejado 
principalmente con la edición de Hall y con el texto latino de Schaff. 
 

LA SEGUNDA CONFESIÓN HELVÉTICA 
 

Capítulo 1: La Sagrada Escritura como verdadera 
Palabra de Dios 

 
Creemos y confesamos que las Escrituras canónicas de los santos profetas y 
apóstoles de ambos Testamentos son la verdadera Palabra de Dios y tienen 
suficiente autoridad por sí mismas, no por los hombres. Porque Dios mismo 
habló a los padres, a los profetas y a los apóstoles, y todavía nos habla a nosotros 
por medio de las Sagradas Escrituras. 
 Y en esta Sagrada Escritura, la iglesia universal de Cristo tiene todas las 
cosas completamente expuestas, que pertenecen tanto a una fe salvadora, como 
a la estructura de una vida aceptable a Dios: con respecto a esto está 
expresamente ordenado por Dios que nada sea puesto o quitado de la misma 
(Dt. 4:2; Ap. 22:18–19). 
 Juzgamos, por tanto, que de estas Escrituras debe tomarse la verdadera 
sabiduría y piedad, la reforma y gobierno de las iglesias; así como la instrucción 
en todos los deberes de piedad; y para abreviar, la confirmación de opiniones, 
y la refutación de errores, con todas las exhortaciones; según lo dicho por el 
apóstol: “Toda Escritura es inspirada por Dios y útil para enseñar, para 
reprender” (2 Ti. 3:16–17). De nuevo, “Te escribo estas cosas”, dice el apóstol 
a Timoteo, “para que sepas cómo debe conducirse uno en la casa de Dios” (1 
Ti. 3:14–15). De nuevo, el mismo apóstol a los tesalonicenses: “Cuando”, dice, 
“recibieron la palabra de Dios que oyeron de nosotros, la aceptaron no como la 
palabra de hombres, sino como lo que realmente es, la palabra de Dios” (1 Ts. 
2:13). Porque el Señor mismo ha dicho en el evangelio: “Porque no son ustedes 
los que hablan, sino el Espíritu de su Padre que habla en ustedes” (Mt. 10:20); 



VOLUMEN	4:	1563-1576	16	

por lo tanto, “el que a ustedes escucha, Me escucha a Mí, y el que a ustedes 
rechaza, Me rechaza a Mí” (Lc. 10:16). 
 Por lo tanto, cuando esta Palabra de Dios es predicada ahora en la iglesia 
por los predicadores y recibida por los fieles; y que no se debe fingir ni esperar 
del cielo ninguna otra Palabra de Dios; y que ahora se debe considerar la Palabra 
de Dios que se predica, no el ministro que predica; que aunque sea malo y 
pecador, sin embargo la Palabra de Dios permanece verdadera y buena. 
 Tampoco pensamos que, por lo tanto, la predicación exterior deba 
considerarse infructuosa, porque la instrucción en la verdadera religión depende 
de la iluminación interior del Espíritu; o porque está escrito: “Nadie tendrá que 
enseñar a su prójimo, porque todos Me conocerán” (Jer. 31:34) y “Ni el que 
planta ni el que riega es algo, sino Dios, que da el crecimiento” (1 Co. 3:7). 
Aunque “nadie puede venir a Cristo si no lo trae el Padre” (Jn. 6:44) y es 
iluminado interiormente por el Espíritu Santo, sabemos sin duda que es la 
voluntad de Dios que Su Palabra sea predicada incluso exteriormente. 
Ciertamente, Dios podría haber enseñado a Cornelio por Su Espíritu Santo o 
por el ministerio de un ángel, sin el ministerio de San Pedro en los Hechos; 
pero, sin embargo, lo remite a Pedro, de quien el ángel que habla dice: “Él te 
dirá lo que es necesario que hagas” (Hch. 10:6). 
 Porque el que ilumina interiormente dando a los hombres el Espíritu Santo, 
el mismo, a modo de mandamiento, dijo a Sus discípulos. “Vayan por todo el 
mundo y prediquen el evangelio a toda criatura” (Mr. 16:15). Y así Pablo 
predicó la Palabra exteriormente a Lidia, una vendedora de púrpura entre los 
filipenses: pero el Señor abrió interiormente el corazón de la mujer (Hch. 
16:14). Y el mismo Pablo, sobre una elegante gradación, convenientemente 
colocada en el décimo capítulo a los Romanos, infiere al fin: “Por tanto, la fe 
viene del oír, y el oír, por la palabra de Cristo” (Ro. 10:14–17). Mientras tanto, 
sabemos que Dios puede iluminar a quien y cuando quiera, incluso sin el 
ministerio externo, que es una cosa que pertenece a Su poder: pero hablamos 
de la forma habitual de instruir a los hombres, que nos ha sido entregada por 
Dios, tanto en el mandamiento como en los ejemplos. 
 Nosotros, por lo tanto, detestamos todas las herejías de Artemón, los 
maniqueos, los valentinianos, Cerdón y los marcionitas, que negaron que las 
Escrituras procedieran del Espíritu Santo; o bien no las recibieron, o pulieron y 
corrompieron algunas de ellas. 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 17	

 Y, sin embargo, no negamos que algunos libros del Antiguo Testamento 
eran de los autores antiguos llamados apócrifos; y otros, eclesiásticos; es decir, 
que debían ser leídos en las iglesias, pero no se alegaba que avalaran o 
confirmaran la autoridad de la fe por ellos. Como también, Agustín en su De 
Civitate Dei (Libro 18, capítulo 38) hace mención de que “en los libros de los 
Reyes, se cuentan los nombres y libros de ciertos profetas”, pero añade que “no 
están en el Canon”; y que “los libros que tenemos, bastan para la piedad”. 
 
Capítulo 2: La interpretación de las Sagradas Escrituras, 
de los Padres de la Iglesia, y de los concilios y tradiciones 

 
El apóstol Pedro ha dicho que “Las Sagradas Escrituras no son asunto de 
interpretación personal” (2 P. 1:20); por lo tanto, no permitimos todas las 
exposiciones. Por lo tanto, no reconocemos lo que ellos llaman la interpretación 
de la Iglesia de Roma para la verdadera y natural interpretación de las 
Escrituras; la cual los defensores de la Iglesia Romana se esfuerzan por obligar 
a todos los hombres a simplemente recibirla: sino que reconocemos como 
auténtica y propia aquella interpretación de las Escrituras que, tomada de las 
mismas Escrituras (es decir, de la frase de la lengua en que fueron escritas, 
siendo también ponderada según las circunstancias, y expuesta según la 
proporción de los lugares, ya sea de los semejantes o de los no semejantes, 
también de los más claros), concuerda con la regla de fe y caridad, y hace 
notablemente para la gloria de Dios y la salvación del hombre. 
 Por lo tanto, no condenamos los santos tratados de los padres, que 
concuerdan con las Escrituras; de los cuales, sin embargo, disentimos 
modestamente, ya que se considera que establecen cosas meramente extrañas, 
o totalmente contrarias a las mismas. Tampoco creemos que les hagamos 
ningún daño en este asunto, ya que todos ellos, de común acuerdo, no quieren 
que sus escritos coincidan con las Escrituras canónicas, sino que nos piden que 
les permitamos lo que esté de acuerdo o no con ellas, y nos piden que tomemos 
lo que está de acuerdo y dejemos lo que está en desacuerdo. 
 Y según este orden damos cuenta de los decretos o cánones de los 
concilios. Por lo tanto, en las controversias sobre religión o cuestiones de fe, no 
nos dejamos presionar por los meros testimonios de los padres o los decretos 
de los concilios; mucho menos por las costumbres recibidas, o por la multitud 
de hombres que tienen un mismo juicio, o por la prescripción de mucho tiempo. 



VOLUMEN	4:	1563-1576	18	

Por lo tanto, en las controversias de religión, o asuntos de fe, no podemos 
admitir otro juez que Dios mismo, pronunciando por las Sagradas Escrituras, lo 
que es verdadero, lo que es falso, lo que se debe seguir o lo que se debe evitar. 
Así que no descansamos sino en los juicios de hombres espirituales, extraídos 
de la Palabra de Dios. Ciertamente, Jeremías y otros profetas condenaron con 
vehemencia las asambleas de sacerdotes, reunidas contra la ley de Dios, y nos 
advirtieron diligentemente que no debíamos escuchar a los padres, ni seguir su 
camino, quienes, caminando en sus propias invenciones, se desviaron de la ley 
de Dios (Ez. 20:18). 
 Asimismo, rechazamos las tradiciones humanas que, aunque se exponen 
con buenos títulos, como si fueran divinas y apostólicas, entregadas a la iglesia 
por la viva voz de los apóstoles y, por así decirlo, por manos de hombres 
apostólicos, por medio de obispos que se suceden en sus puestos, sin embargo, 
al ser comparados con las Escrituras, discrepan con ellos y por ese desacuerdo 
traicionan por completo ser apostólicos. Porque así como los apóstoles no 
discreparon entre sí en la doctrina, los eruditos de los apóstoles no expusieron 
cosas contrarias a los apóstoles. Es más, es blasfemo afirmar que los apóstoles, 
de viva voz, expusieron cosas contrarias a sus escritos.  
 Pablo afirma expresamente que “enseñó las mismas cosas en todas partes, 
en cada iglesia” (1 Co. 4:17). Y de nuevo, dice, “ninguna otra cosa les 
escribimos sino lo que leen y entienden” (2 Co. 1:13). Además, en otro lugar, 
da testimonio de que él y sus discípulos, es decir, los hombres apostólicos, “se 
condujeron de la misma manera, y en el mismo Espíritu hicieron todas las 
cosas” (2 Co. 12:18). Los judíos también, en el pasado, tenían sus tradiciones 
de ancianos; pero estas tradiciones fueron severamente refutadas por el Señor, 
mostrando que el cumplimiento de ellas obstaculiza la ley de Dios, y que “en 
vano Dios es adorado por los tales” (Mt. 15:9; Mr. 7:6–7). 
 
 

Capítulo 3: Sobre Dios, y la unidad y la Trinidad 
 
Creemos y enseñamos que Dios es uno en esencia o naturaleza, que subsiste 
por Sí mismo, es todo suficiente en Sí mismo, invisible, sin un cuerpo, infinito, 
eterno, el Creador de todas las cosas visibles e invisibles, el bien principal, que 
vive, vivifica y preserva todas las cosas, Todopoderoso, y sumamente sabio, 
amable o misericordioso, justo y verdadero. Y detestamos la multitud de dioses, 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 19	

porque está expresamente escrito: “El SEÑOR tu Dios, el SEÑOR uno es” (Dt. 
6:4). “Yo soy el SEÑOR tu Dios, no tendrás otros dioses delante de Mí” (Éx. 
20:2–3). “Yo soy el SEÑOR, y no hay ningún otro; fuera de Mí no hay Dios. 
¿No soy Yo, el SEÑOR? No hay más Dios que Yo, un Dios justo y salvador; no 
hay ninguno fuera de Mí” (Is. 45:5, 21). “El SEÑOR, el SEÑOR, Dios compasivo 
y clemente, lento para la ira y abundante en misericordia y verdad” (Éx. 34:6). 
 Sin embargo, creemos y enseñamos que el mismo Dios infinito, uno e 
indivisible, está en personas inseparablemente y sin confusión, distinguidas en 
el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo: así como el Padre ha engendrado al Hijo 
desde la eternidad; el Hijo es engendrado de una manera indecible; y el Espíritu 
Santo procede de ambos, y eso desde la eternidad, y debe ser adorado con 
ambos. No hay tres dioses, sino tres personas, consustanciales, coeternas e 
iguales; distintas en cuanto a sus personas y, en orden, una va delante de la otra, 
pero sin ninguna desigualdad. En cuanto a su naturaleza o esencia, están tan 
unidas que no son más que un solo Dios; y la esencia divina es común al Padre, 
al Hijo y al Espíritu Santo. 
 Porque la Escritura nos ha entregado una manifiesta distinción de 
personas: el ángel, entre otras cosas, diciendo así a la bendita virgen: “El 
Espíritu Santo vendrá sobre ti, y el poder del Altísimo te cubrirá con su sombra; 
por eso el Niño que nacerá será llamado Hijo de Dios” (Lc. 1:35). También en 
el bautismo de Cristo se oyó una voz desde el cielo que decía: “Este es Mi Hijo 
amado” (Mt. 3:17). El Espíritu Santo también apareció “como paloma” (Jn. 
1:32). Y cuando el Señor mismo ordenó bautizar, ordenó bautizar “en el nombre 
del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo” (Mt. 28:19). Del mismo modo, en 
otra parte del evangelio dijo: “El Espíritu Santo, a quien el Padre enviará en Mi 
nombre” (Jn. 14:26). De nuevo dice: “Cuando venga el Consolador, a quien Yo 
enviaré del Padre, es decir, el Espíritu de verdad que procede del Padre, Él dará 
testimonio de Mí” (Jn. 15:26). En resumen, recibimos el Credo de los Apóstoles 
porque nos entrega la fe verdadera. 
 Por lo tanto, condenamos a los judíos y a los mahometanos, y a todos los 
que blasfeman de la Trinidad, que es sagrada y sólo debe ser adorada. 
Condenamos también todas las herejías y los herejes, que enseñan que el Hijo 
y el Espíritu Santo son Dios sólo de nombre; también, que hay en la Trinidad 
algo creado, y que sirve y ministra a otro; finalmente, que hay en ella algo 
desigual, mayor o menor, corporal o corporalmente formado, en maneras o en 
voluntad diversa, o confundido o único por sí mismo: como si el Hijo y el 



VOLUMEN	4:	1563-1576	20	

Espíritu Santo fuesen afectos y cualidades de un solo Dios Padre; como han 
pensado los monárquicos, los novacianos, Praxeas, los patripasianos, Sabelio, 
Samosatenus, Aecio, Macedonio, Arrio y otros semejantes.2 
 
 

 
	 2	[A	continuación	se	explican	los	términos	mencionados:	
	 Monárquicos:	 Este	 término	 se	 refiere	 a	 aquellos	 que	 sostienen	 una	 visión	 de	 la	
Trinidad	que	enfatiza	la	unicidad	de	Dios	en	detrimento	de	la	distinción	de	personas	dentro	
de	 la	Trinidad.	 Creen	que	 el	 Padre,	 el	Hijo	 y	 el	 Espíritu	 Santo	 son	meramente	modos	o	
aspectos	 de	 una	 única	 persona	 divina,	 negando	 así	 la	 distinción	 real	 entre	 ellos.	 Esta	
doctrina	es	conocida	también	como	“monarquianismo”.	
	 Novacianos:	Los	novacianos	fueron	seguidores	de	Novaciano,	un	sacerdote	romano	
del	siglo	III,	que	estableció	una	secta	separada	debido	a	sus	puntos	de	vista	estrictos	sobre	
la	 readmisión	 de	 los	 cristianos	 que	 habían	 apostatado	 bajo	 persecución.	 Aunque	 no	 es	
directamente	 una	 herejía	 trinitaria,	 su	 inclusión	 aquí	 puede	 reflejar	 una	 condena	 más	
amplia	de	todas	las	desviaciones	doctrinales.	
	 Praxeas:	 Praxeas	 fue	 un	 teólogo	 del	 siglo	 II	 que	 defendió	 una	 forma	 de	
monarquianismo	llamada	“patripasionismo”,	 la	cual	sostiene	que	Dios	Padre	sufrió	en	la	
cruz	como	Jesucristo.	Esta	enseñanza	niega	la	distinción	de	personas	dentro	de	la	Trinidad,	
sosteniendo	que	el	Padre,	el	Hijo	y	el	Espíritu	Santo	son	una	misma	persona.	
	 Patripasionistas:	Similar	a	las	enseñanzas	de	Praxeas,	los	patripasianos	creen	que	el	
Padre	sufrió	y	murió	en	la	cruz.	Esta	doctrina	es	considerada	herética	porque	no	respeta	la	
distinción	entre	las	personas	de	la	Trinidad.	
	 Sabelio:	 Sabelio	 fue	 un	 teólogo	 del	 siglo	 III	 que	 propuso	 el	 “sabelianismo”	 o	
“modalismo”,	que	enseña	que	el	Padre,	el	Hijo	y	el	Espíritu	Santo	son	diferentes	modos	o	
manifestaciones	de	un	solo	Dios,	en	lugar	de	tres	personas	distintas.	Esta	doctrina	es	similar	
al	monarquianismo	y	al	patripasianismo.	
	 Samosatenus	 (Pablo	de	Samosata):	 Fue	un	obispo	de	Antioquía	del	 siglo	 III	que	
defendió	 una	 forma	 de	 monarquianismo	 conocida	 como	 “adopcionismo”.	 Samosatenus	
enseñaba	que	Jesús	era	un	hombre	ordinario	que	fue	adoptado	como	el	Hijo	de	Dios	en	su	
bautismo,	negando	así	la	preexistencia	divina	de	Cristo	y	la	doctrina	de	la	Trinidad.	
	 Aecio:	Aecio	 fue	un	 teólogo	arriano	del	 siglo	 IV,	 conocido	por	sus	enseñanzas	que	
enfatizaban	la	diferencia	entre	el	Padre	y	el	Hijo,	afirmando	que	el	Hijo	fue	creado	por	el	
Padre	y,	por	lo	tanto,	no	es	coeterno	ni	de	la	misma	sustancia	que	el	Padre.	Esta	doctrina	es	
conocida	como	“arrianismo”.		
	 Macedonio:	 Macedonio	 fue	 un	 obispo	 de	 Constantinopla	 del	 siglo	 IV,	 cuyas	
enseñanzas	 dieron	 lugar	 a	 la	 herejía	 macedoniana	 o	 “pneumatomáquia”,	 que	 niega	 la	
divinidad	del	Espíritu	Santo,	considerándolo	una	criatura	subordinada	al	Padre	y	al	Hijo.	
	 Arrio:	Arrio	 fue	un	presbítero	de	Alejandría	del	siglo	 IV	cuya	enseñanza,	conocida	
como	“arrianismo”,	negaba	la	plena	divinidad	del	Hijo,	afirmando	que	el	Hijo	fue	creado	por	
el	Padre	y	no	es	de	la	misma	sustancia	que	Él.	Esta	herejía	fue	una	de	las	más	controvertidas	
en	 la	 historia	 de	 la	 Iglesia,	 resultando	 en	 el	 Concilio	 de	 Nicea	 (325)	 que	 afirmó	 la	
consustancialidad	del	Hijo	con	el	Padre.	
	 Estas	herejías	proponían	diferentes	formas	de	entender	la	relación	entre	el	Padre,	el	
Hijo	y	el	Espíritu	Santo,	pero	todas	fueron	condenadas	por	la	Iglesia	por	no	adherirse	a	la	
creencia	de	tres	personas	distintas	pero	consustanciales	en	un	solo	Dios.]	



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 21	

Capítulo 4: Los ídolos o imágenes de Dios, de Cristo y de 
los santos 

 
Y como Dios es un Espíritu invisible y una esencia incomprensible, no puede, 
por tanto, ser expresado por ningún arte o imagen. Por lo cual no tememos, con 
la Escritura, llamar a las imágenes de Dios meras mentiras. Por lo tanto, no sólo 
rechazamos los ídolos de los gentiles, sino también las imágenes de los 
cristianos. Porque, aunque Cristo tomó la naturaleza del hombre, no la tomó 
para poder ofrecer un modelo a los escultores y pintores. Negó que hubiera 
venido “a poner fin la Ley o a los profetas” (Mt. 5:17), pero las imágenes están 
prohibidas en la Ley y los profetas. Negó que Su presencia corporal beneficiara 
de alguna manera a la iglesia (Dt. 4:15; Is. 40:18). Él promete que “por Su 
Espíritu estará presente con nosotros para siempre” (Jn. 16:7; 2 Co. 5:5); ¿quién 
creería entonces que la sombra o imagen de Su cuerpo beneficia de alguna 
manera a los piadosos? Y viendo que Él permanece en nosotros por Su Espíritu, 
“somos, pues, templos de Dios” (1 Co. 3:16), pero “¿qué acuerdo tiene el 
templo de Dios con los ídolos?” (2 Co. 6:16). Y viendo que los espíritus 
benditos y los santos en el cielo, mientras vivían aquí aborrecían todo culto 
hecho a ellos mismos (Hch. 14:15; Ap. 14:7; 19:10; 22:8–9) y hablaban contra 
las imágenes, ¿quién puede pensar que los santos en el cielo y los ángeles se 
deleitan con sus propias imágenes, ante las cuales los hombres doblan sus 
rodillas, descubren sus cabezas y dan otros honores semejantes? 
 Pero para que los hombres pudieran ser instruidos en la religión, y ponerlos 
en la mente de las cosas celestiales y de su propia salvación, el Señor ordenó 
“predicar el evangelio” (Mr. 16:15), no pintar e instruir a los laicos mediante 
imágenes: También instituyó los sacramentos, pero en ninguna parte designó 
imágenes. Además, en todo lugar, de cualquier manera que dirijamos la vista, 
vemos las criaturas vivas y verdaderas de Dios, que si están marcadas, como es 
debido, conmueven mucho más eficazmente al que las contempla que todas las 
imágenes; o cuadros vanos, inamovibles, podridos y muertos de los hombres 
que sean; de los cuales el profeta habló con verdad: “Tienen ojos y no ven” (Sal. 
115:5). 
 Por lo tanto, aprobamos el juicio de Lactancio, un escritor antiguo, que 
dice: “Indudablemente no hay religión, dondequiera que haya una imagen”. Y 
afirmamos que hizo bien el bienaventurado obispo Epifanio, quien, 
encontrando en las puertas de la iglesia un velo, que tenía pintado en él la 



VOLUMEN	4:	1563-1576	22	

imagen como si fuera de Cristo o de algún santo o de otro, lo cortó y lo quitó; 
porque, en contra de la autoridad de las Escrituras, había visto la imagen de un 
hombre colgado en la iglesia de Cristo: y, por lo tanto, ordenó que en lo sucesivo 
no se colgaran en la iglesia de Cristo tales velos, que eran contrarios a nuestra 
religión, sino que más bien se quitara ese escrúpulo que era indigno de la iglesia 
de Cristo y de todo el pueblo fiel. Además, aprobamos esta frase de San 
Agustín: “Que el culto a las obras de los hombres no sea una religión para 
nosotros. Porque los mismos obreros que hacen tales cosas son mejores; a los 
que, sin embargo, no debemos adorar” (De Vera Religion, cap. 55). 
 
Capítulo 5: La adoración, el culto y la invocación a Dios, 

por medio del único Mediador, Jesucristo 
 
Enseñamos a los hombres a adorar y rendir culto sólo al Dios verdadero. Este 
honor no se lo concedemos a nadie, de acuerdo con el mandamiento del Señor: 
“Al Señor tu Dios adorarás, y sólo a Él servirás” (Mt. 4:10). Ciertamente, todos 
los profetas amonestaron duramente al pueblo de Israel, cuando adoraba y 
rendía culto a dioses extraños y no al único Dios verdadero. Pero nosotros 
enseñamos que “Dios ha de ser adorado y se le debe rendir culto” como Él 
mismo nos ha enseñado a adorarle, es decir, “en espíritu y en verdad” (Jn. 4:24); 
no con ninguna superstición, sino con sinceridad, de acuerdo con Su Palabra, 
no sea que en algún momento nos diga también: “¿Quién demanda esto de 
ustedes?” (Is. 1:12). Porque Pablo también dice: “Dios no es servido por manos 
humanas, como si necesitara de algo” (Hch. 17:25). 
 Nosotros, en todos los peligros y casualidades de la vida, invocamos sólo 
a Él, y eso por la mediación del único mediador, y nuestro intercesor, Jesucristo. 
Porque se nos ha ordenado expresamente: “Invoca Mi nombre en el día de la 
angustia; Yo te libraré, y tú Me honrarás” (Sal. 50:15). Además, el Señor ha 
hecho una promesa muy grande diciendo: “Si piden algo al Padre en Mi 
nombre, Él se lo dará” (Jn. 16:23). Y también: “Vengan a Mí, todos los que 
están cansados y cargados, y Yo los haré descansar” (Mt. 11:28). Y viendo que 
está escrito: “¿Cómo, pues, invocarán a Aquél en quien no han creído?” (Ro. 
10:14) y nosotros creemos sólo en Dios, por lo tanto, lo invocamos sólo a Él y 
eso por medio de Cristo. “Hay un solo Dios, y también un solo Mediador entre 
Dios y los hombres, Cristo Jesús hombre” (1 Ti. 2:5). Además, “si alguien peca, 
tenemos Abogado para con el Padre, a Jesucristo el Justo” (1 Jn. 2:1). 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 23	

 Por lo tanto, no rendimos culto, ni adoramos, ni oramos a los santos del 
cielo, ni a otros dioses; ni los reconocemos como nuestros intercesores o 
mediadores ante el Padre en el cielo. Porque Dios y el mediador Cristo son 
suficientes para nosotros, ni damos a otros el honor que se debe a Dios solo y a 
Su Hijo: porque Él ha dicho claramente: “Mi gloria a otro no daré” (Is. 42:8); y 
porque Pedro ha dicho: “No hay otro nombre dado a los hombres por el cual 
hay salvación, sino el nombre de Cristo” (Hch. 4:12). En el cual, sin duda, los 
que descansan por fe, no buscan nada fuera de Cristo. 
 Sin embargo, no despreciamos a los santos ni pensamos mal de ellos. 
Porque los reconocemos como los miembros vivos de Cristo, los amigos de 
Dios, que han vencido gloriosamente la carne y el mundo. Por lo tanto, los 
amamos como hermanos y los honramos también; pero no con ninguna 
adoración, sino con una opinión honorable de ellos; y, para concluir, con justas 
alabanzas de ellos. También los imitamos. Porque deseamos con los más 
fervientes afectos y oraciones, ser seguidores de su fe y virtudes; ser también 
partícipes con ellos de la salvación eterna; habitar junto a ellos eternamente con 
Dios, y regocijarnos con ellos en Cristo. Y en este punto, aprobamos aquella 
frase de San Agustín, en su libro De Vera Religione: 
 

Que el culto de los hombres difuntos no sea ninguna religión para nosotros. 
Porque si han vivido santamente, no han de ser estimados de tal manera que 
busquen tales honores, sino que han de tenernos para adorar a Aquel, por cuya 
iluminación se alegran de que seamos consiervos, en cuanto a la recompensa. 
Por lo tanto, deben ser honrados por imitación, no ser adorados por causa de 
la religión.3 

 
	 3	["De	vera	religione"	es	la	última	obra	de	Agustín	antes	de	su	ordenación	sacerdotal	
en	 enero	 de	 391.	 Escrita	 a	 fines	 de	 390,	 esta	 obra	 refleja	 una	 fuerte	 influencia	 del	
neoplatonismo.	Dirigida	a	Romaniano,	el	padre	de	su	estudiante	principal	Licencio,	busca	
alejar	a	Romaniano	del	maniqueísmo	hacia	el	cristianismo	católico	contemplativo.	El	texto	
se	 estructura	 en	 un	 prólogo,	 dos	 secciones	 didácticas	 y	 una	 conclusión.	 En	 el	 prólogo,	
Agustín	elogia	el	platonismo	y	sugiere	que	los	platonistas	podrían	convertirse	fácilmente	al	
cristianismo.	La	primera	sección	didáctica	ofrece	una	historia	de	 la	salvación	y	refuta	el	
maniqueísmo,	 mientras	 que	 la	 segunda	 describe	 la	 ascensión	 de	 la	 mente	 hacia	 Dios,	
explorando	 la	 relación	 entre	 fe	 y	 razón.	Aquí,	 Agustín	 argumenta	que	 incluso	 los	 vicios	
pueden	ser	una	advertencia	para	ascender	hacia	Dios,	y	discute	la	triple	concupiscencia	de	
deseo	carnal,	orgullo	y	curiosidad.	El	epílogo	es	una	exhortación	a	 la	adoración	del	Dios	
trino.	Agustín	comenta	brevemente	sobre	esta	obra	en	"Retractationes".	"De	vera	religione"	
anticipa	 varios	 temas	 que	 Agustín	 desarrollará	 en	 sus	 obras	mayores,	 como	 la	 religión	
verdadera	 como	 adoración	 del	 Dios	 trino	 y	 la	 relación	 entre	 fe	 y	 razón.	 Esta	 obra	
proporciona	una	visión	del	pensamiento	de	Agustín	antes	de	su	ordenación	y	muestra	la	



VOLUMEN	4:	1563-1576	24	

 
Y mucho menos creemos que las reliquias de los santos deban ser adoradas y 
veneradas. Aquellos hombres antiguos parecían haber honrado suficientemente 
a sus muertos, si habían entregado honestamente sus cuerpos a la tierra, después 
de que el alma había subido al cielo: y pensaban que las reliquias más nobles 
de sus antepasados eran sus virtudes, su doctrina y su fe; las cuales, así como 
alababan a los muertos, se esforzaban por expresar lo mismo mientras vivían en 
la tierra. Aquellos hombres antiguos no juraban sino por el nombre de Jehová 
solamente, como lo manda la ley de Dios. Por lo tanto, así como se nos prohíbe 
“invocar el nombre de dioses extraños” (Éx. 23:13; Jos. 23:7), tampoco juramos 
por los santos, aunque se nos pide que lo hagamos. Por lo tanto, en todas estas 
cosas rechazamos esa doctrina que da demasiado a los santos en el cielo. 
 

Capítulo 6: La Providencia de Dios 
 
Creemos que todas las cosas, tanto en el cielo como en la tierra y en todas las 
criaturas, son sostenidas y gobernadas por la providencia de este Dios sabio, 
eterno y omnipotente. Porque David da testimonio y dice: “Excelso sobre todas 
las naciones es el SEÑOR; Su gloria está sobre los cielos. ¿Quién es como el 
SEÑOR nuestro Dios, que está sentado en las alturas, que se humilla para mirar 
lo que hay en el cielo y en la tierra?” (Sal. 113:4–6). También dice: “Tú conoces 
bien todos mis caminos, aun antes de que haya palabra en mi boca, oh SEÑOR, 
Tú ya la sabes toda” (Sal. 139:3–4). Pablo también da testimonio y dice: 
“Porque en Él vivimos, nos movemos y existimos” (Hch. 17:28). Y “de Él, por 
Él y para Él son todas las cosas” (Ro. 11:36). Por lo tanto, Agustín dijo 
verdaderamente y de acuerdo con la Escritura en su libro De Agone Christi, cap. 
8:  
 

El Señor dijo: ‘No se venden dos pajarillos por una monedita? Y sin embargo, 
ni uno de ellos caerá a tierra sin permitirlo el Padre’. Al hablar así quiso que 
entendiéramos que todo lo que los hombres consideran más vil, eso también 
está gobernado por el poder omnipotente de Dios. Porque la verdad que dijo 

 
evolución	de	su	pensamiento	hacia	temas	que	marcarán	sus	escritos	posteriores.	Frederick	
Van	Fleteren,	“Vera	Religione,	De,”	ed.	Allan	D.	Fitzgerald,	Augustine	through	the	Ages:	An	
Encyclopedia	 (Grand	 Rapids,	 MI;	 Cambridge,	 U.K.:	 William	 B.	 Eerdmans	 Publishing	
Company,	1999),	864–865.]	



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 25	

que todos los cabellos de nuestra cabeza están contados, dice también que las 
aves del cielo son alimentadas por Él, y los lirios del campo son vestidos por 
Él. 

 
Por lo tanto, condenamos a los epicúreos que niegan la providencia de Dios, y 
a todos los que blasfeman afirmando que Dios está ocupado en los polos del 
cielo, y que no ve ni se ocupa de nosotros ni de nuestros asuntos. El príncipe 
profeta David también condenó a estos hombres, cuando dijo:  
 

¿SEÑOR, hasta cuándo los impíos se regocijarán? Ellos dicen: ‘El SEÑOR no 
ve nada ni hace caso el Dios de Jacob’. Hagan caso, torpes del pueblo; necios, 
¿cuándo entenderán? El que hizo el oído, ¿acaso no oye? El que dio forma al 
ojo, ¿acaso no ve? (Sal. 94:3, 7–9). 

 
No obstante, no condenamos los medios por los que actúa la providencia de 
Dios, como si fueran inútiles, sino que enseñamos que debemos aplicarnos a 
ellos, en la medida en que se nos recomiendan en la Palabra de Dios. Por lo 
tanto, no nos gustan los discursos temerarios de quienes dicen que si la 
providencia de Dios gobierna todas las cosas, entonces todos nuestros estudios 
y esfuerzos son inútiles. Será suficiente si dejamos o permitimos que todas las 
cosas sean gobernadas por la providencia de Dios, y no necesitaremos en 
adelante comportarnos o actuar con cuidado en ningún asunto. Porque aunque 
Pablo confesó que navegaba por la providencia de Dios, quien le había dicho: 
“así has de testificar también de Mí en Roma” (Hch. 23:11), quien además 
prometió y dijo: “No habrá pérdida de vida entre ustedes, ni un solo cabello de 
la cabeza de ninguno de ustedes perecerá” (Hch. 27:22, 34), sin embargo, los 
marineros ideando cómo podrían encontrar una manera de escapar, el mismo 
Pablo dice al centurión y a los soldados: “Si éstos no permanecen en la nave, 
ustedes no podrán salvarse” (Hch. 27:31).  
 Porque Dios, que ha designado todo para su fin, también ha ordenado el 
principio y los medios por los que debemos llegar al fin. Los paganos atribuyen 
las cosas a la ciega fortuna y a la incierta casualidad; pero Santiago no quiere 
que digamos: “Hoy o mañana iremos a tal o cual ciudad y pasaremos allá un 
año, haremos negocio y tendremos ganancia”, sino que añade: “Más bien, 
debieran decir: Si el Señor quiere, viviremos y haremos esto o aquello” (Stg. 
4:13, 15). Y Agustín dice: “Todas las cosas que a los hombres vanos les parecen 



VOLUMEN	4:	1563-1576	26	

hechas por casualidad en el mundo, no hacen sino cumplir Su palabra, porque 
se hacen por Su mandato” (en su exposición sobre el Salmo 148). Parecía hecho 
por casualidad que Saúl, buscando los asnos de su padre, diera con el profeta 
Samuel; pero el Señor había dicho antes al profeta: “Mañana te enviaré un 
hombre de la tribu de Benjamín” (1 S. 9:16). 
 
Capítulo 7: La creación de todas las cosas: Los ángeles, el 

diablo y el hombre 
 
Este Dios bueno y todopoderoso creó todas las cosas, tanto visibles como 
invisibles, por Su Palabra eterna, y las preserva también por Su Espíritu eterno: 
como atestigua David, diciendo: “Por la palabra del SEÑOR fueron hechos los 
cielos, y todo su ejército por el aliento de Su boca” (Sal. 33:6). Y como dice la 
Escritura: “Dios vio todo lo que había hecho; y era bueno en gran manera” (Gn. 
1:31) y fueron hechas para uso y provecho del hombre. Ahora bien, decimos 
que todas esas cosas proceden de un solo principio; y, por tanto, detestamos a 
los maniqueos y marcionitas, que imaginaron inicuamente dos sustancias y 
naturalezas, una de bien y otra de mal; y también dos principios y dos dioses, 
uno contrario al otro, un bien y un mal. 
 Entre todas las criaturas, los ángeles y los hombres son los más excelentes. 
Con respecto a los ángeles, la Sagrada Escritura dice: “Que hace de los vientos 
Sus mensajeros, y de las llamas de fuego Sus ministros” (Sal. 104:4). También, 
“¿No son todos ellos espíritus ministradores, enviados para servir por causa de 
los que heredarán la salvación?” (Heb. 1:14). Y el mismo Señor Jesús testifica 
del diablo, diciendo: “Él fue un asesino desde el principio, y no se ha mantenido 
en la verdad porque no hay verdad en él. Cuando habla mentira, habla de su 
propia naturaleza, porque es mentiroso y el padre de la mentira” (Jn. 8:44). 
Enseñamos, por lo tanto, que algunos ángeles persistieron en la obediencia y 
fueron designados para el servicio fiel de Dios y de los hombres; y que otros 
cayeron por su propia voluntad y corrieron precipitadamente hacia la 
destrucción, convirtiéndose así en enemigos de todo bien y de todos los fieles. 
 En cuanto al hombre, el Espíritu dice que en el principio fue “creado bueno 
según la imagen y la semejanza de Dios” (Gn. 1:27); que Dios lo colocó en el 
Paraíso, y todo lo sometió a él; lo que David expone muy noblemente en el 
octavo Salmo. Además, Dios le dio una esposa y los bendijo. Decimos también 
que el hombre se compone de dos, y de esas diversas sustancias en una sola 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 27	

persona; de un alma inmortal (como aquella que estando separada de su cuerpo, 
no duerme ni muere) y de un cuerpo mortal, que sin embargo en el juicio final 
será resucitado de entre los muertos, para que desde ahora el hombre por 
completo continúe para siempre, en vida o en muerte. 
 Condenamos a todos los que se burlan o ponen en duda, mediante sutiles 
disputas, la inmortalidad del alma, o dicen que el alma duerme, o que es una 
parte de Dios. En resumen, condenamos todas las opiniones de todos los 
hombres que piensan de otra manera sobre la creación de los ángeles, los 
demonios y los hombres, de lo que nos entregan las Escrituras en la iglesia 
apostólica de Cristo. 
 
 
 
Capítulo 8: La caída del hombre, el pecado y la causa del 

pecado 
 
El hombre fue creado desde el principio por Dios a imagen de Dios, en justicia 
y santidad verdadera, bueno y recto; pero por instigación de la serpiente y por 
su propia culpa, al caer de la bondad y rectitud, quedó sujeto al pecado, a la 
muerte y a diversas calamidades; y tal como quedó por su caída, tal es toda su 
descendencia, incluso sujeta al pecado, a la muerte y a diversas calamidades. 
 Y consideramos que el pecado es la corrupción natural del hombre, 
derivada o extendida desde nuestros primeros padres a todos nosotros, por la 
cual nosotros, ahogados en la mala concupiscencia, y limpios alejados de Dios, 
pero propensos a todo mal, llenos de toda maldad, desconfianza, desprecio y 
odio a Dios, no podemos hacer ningún bien de nosotros mismos, ni siquiera 
pensar en alguno (Mt. 12:33–35). Es más, así como crecemos en años, así por 
los malos pensamientos, palabras y hechos, cometidos contra la ley de Dios, 
producimos frutos corruptos, dignos de un árbol malo: en este sentido, nosotros, 
por nuestro propio desierto, estando sujetos a la ira de Dios, estamos en peligro 
de un justo castigo; de modo que todos habríamos sido expulsados de Dios, si 
Cristo, el libertador, no nos hubiera hecho volver. 
 Por muerte, pues, entendemos no sólo la muerte corporal, que una vez 
hemos de sufrir todos por los pecados, sino también las penas eternas debidas a 
nuestra corrupción y a nuestros pecados. Porque el apóstol dice: “Estábamos 
muertos en delitos y pecados, y éramos por naturaleza hijos de ira, lo mismo 



VOLUMEN	4:	1563-1576	28	

que los demás. Pero Dios, que es rico en misericordia, aun cuando estábamos 
muertos en nuestros delitos, nos dio vida juntamente con Cristo” (Ef. 2:1–5). 
Además, “como el pecado entró en el mundo por medio de un hombre, y por 
medio del pecado la muerte, así también la muerte se extendió a todos los 
hombres, porque todos pecaron” (Ro. 5:12). 
 Por lo tanto, reconocemos que el pecado original está en todos los 
hombres; reconocemos que todos los demás pecados que surgen de él, se llaman 
y son realmente pecados, cualquiera que sea el nombre que se les dé, ya sea 
mortal o venial, o también el que se llama pecado contra el Espíritu Santo, que 
nunca se perdona (Mr. 3:29; 1 Jn. 5:16–17). También confesamos que los 
pecados no son iguales, aunque broten de la misma fuente de corrupción e 
incredulidad, pero que algunos son más graves que otros; incluso como el Señor 
ha dicho: “Será más fácil para Sodoma, que para la ciudad que desprecia la 
palabra del evangelio” (Mt. 10:15). 
 Por lo tanto, condenamos a todos los que han enseñado cosas contrarias a 
éstas; pero especialmente a Pelagio, y a todos los pelagianos, junto con los 
jovinianos que, con los estoicos, consideran todos los pecados iguales. En este 
asunto estamos totalmente de acuerdo con San Agustín, quien produjo y 
mantuvo sus dichos a partir de las Sagradas Escrituras. Además, condenamos a 
Florinus Blastus (contra quien también escribió Ireneo) y a todos los que hacen 
de Dios el autor del pecado, ya que está expresamente escrito: “Porque Tú no 
eres un Dios que se complace en la maldad; el mal no mora en Ti; a todos los 
que hacen iniquidad. Destruyes a los que hablan falsedad” (Sal. 5:4–6). Y 
también: “Cuando el diablo habla mentira, habla de su propia naturaleza, 
porque es mentiroso y el padre de la mentira” (Jn. 8:44). Sí, incluso en nosotros 
mismos hay suficiente pecado y corrupción, de modo que no hay necesidad de 
que Dios infunda en nosotros una medida nueva o mayor de maldad.  
 Por lo tanto, cuando en la Escritura se dice que Dios endurece (Éx. 7:13), 
ciega (Jn. 12:40) y nos entrega a una mente reprobada (Ro. 1:28), debe 
entenderse que Dios lo hace mediante un juicio justo, como un juez y vengador 
justo. En conclusión, todas las veces que en la Escritura se dice y parece que 
Dios hace algún mal, no se quiere decir con ello que el hombre no cometa el 
mal, sino que Dios permite que se haga y no lo impide; y por Su justo juicio, 
que podría impedirlo, si quisiera: o porque aprovecha la maldad de los hombres, 
como hizo en los pecados de los hermanos de José; o porque Él mismo gobierna 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 29	

los pecados para que no estallen y se enfurezcan más violentamente de lo 
debido. San Agustín, en su Enchiridion, dice:  
 

De una manera maravillosa e indecible, no se hace al lado de Su voluntad lo 
que se hace en contra de Su voluntad; porque no podría hacerse, si Él no 
permitiera que se hiciera; y, sin embargo, no permite que se haga sin querer, 
sino voluntariamente; ni tampoco, siendo Dios, permitiría que se hiciera 
ningún mal, a menos que, siendo también Todopoderoso, pudiera hacer el bien 
del mal.  

 
Hasta aquí Agustín. 
 Otras cuestiones, como si Dios quiso que Adán cayera, o si lo obligó a 
caer, o por qué no impidió su caída, y otras semejantes, las consideramos entre 
las preguntas curiosas (a menos que, por casualidad, el atrevimiento de los 
herejes o de hombres importunos nos obligue a abrir estos puntos también fuera 
de la Palabra de Dios, como han hecho a menudo los doctores piadosos de la 
iglesia), sabiendo que el Señor prohibió que el hombre comiera del fruto 
prohibido y castigó su transgresión; y también que las cosas hechas no son 
malas con respecto a la providencia, la voluntad y el poder de Dios, sino con 
respecto a Satanás y nuestra voluntad resistiendo la voluntad de Dios. 
 

Capítulo 9: El libre albedrío del hombre y, por tanto, el 
poder y la capacidad del hombre 

 
Enseñamos en este asunto, que en todos los tiempos ha sido causa de muchos 
conflictos en la iglesia, que hay una triple condición o estado del hombre que 
debe considerarse. Primero, lo que el hombre era antes de su caída; es decir, 
recto y libre, que podía tanto continuar en la bondad como declinar al mal; pero 
declinó al mal y se ha envuelto a sí mismo y a toda la humanidad en el pecado 
y la muerte, como se ha mostrado antes. En segundo lugar, debemos considerar 
lo que el hombre fue después de su caída. En efecto, no se le quitó el 
entendimiento, ni se le privó de la voluntad y se le transformó por completo en 
una piedra o en un tronco.  
 Sin embargo, estas cosas están tan alteradas en el hombre que no son 
capaces de hacer lo que podían hacer antes de su caída. Porque su entendimiento 
se ha oscurecido, y su voluntad, que antes era libre, se ha convertido ahora en 



VOLUMEN	4:	1563-1576	30	

una voluntad servil; porque sirve al pecado, no involuntariamente, sino 
queriendo; porque se llama voluntad, y no imposición. 
 Por lo tanto, en lo que respecta al mal o al pecado, el hombre hace el mal, 
no obligado ni por Dios ni por el diablo, sino por su propia voluntad; y en este 
sentido tiene una voluntad muy libre: pero aunque vemos que a menudo las 
acciones y los consejos más malos del hombre son obstaculizados por Dios, de 
modo que no pueden alcanzar su fin, esto no quita al hombre la libertad en el 
mal, sino que Dios, con su poder, impide lo que de otro modo el hombre se 
propuso libremente: como los hermanos de José se propusieron libremente 
matar a José; pero no pudieron hacerlo porque a Dios le pareció bien en Su 
consejo secreto. 
 Pero en cuanto a la bondad y las virtudes, el entendimiento del hombre no 
juzga por sí mismo las cosas celestiales. Pues la Escritura evangélica y 
apostólica exige la regeneración de cada uno de nosotros que se salvará. Por lo 
tanto, nuestro primer nacimiento por Adán no sirve para la salvación. Pablo 
dice: “El hombre natural no acepta las cosas del Espíritu de Dios” (1 Co. 2:14). 
El mismo Pablo niega en otra parte que seamos “aptos por nosotros mismos, 
para pensar en algo bueno” (2 Co. 3:5). Ahora bien, es evidente que la mente o 
el entendimiento es la guía de la voluntad; y viendo que la guía es ciega, es fácil 
ver hasta dónde puede llegar la voluntad. Por tanto, el hombre, aún no 
regenerado, no tiene libre albedrío para el bien, ni fuerza para realizar lo que es 
bueno. El Señor dice en el evangelio: “En verdad les digo que todo el que 
comete pecado es esclavo del pecado” (Jn. 8:34). Y el apóstol Pablo dice: “La 
mente puesta en la carne es enemiga de Dios, porque no se sujeta a la Ley de 
Dios, pues ni siquiera puede hacerlo” (Ro. 8:7). Además, hay cierta 
comprensión de las cosas terrenales que permanece en el hombre después de su 
caída. 
 Porque Dios le ha dejado por misericordia el ingenio, aunque muy 
diferente del que había en él antes de su caída; Dios nos manda cultivar nuestro 
ingenio, y con ellos nos da dones y también su desarrollo. Y es un caso claro 
que podemos aprovechar muy poco en todas las artes sin la bendición de Dios. 
La Escritura, sin duda, refiere todas las artes a Dios: sí y los étnicos [los pueblos 
paganos o gentiles ] también atribuyeron los comienzos de las artes a los dioses, 
como a los autores de las mismas. 
 Por último, hemos de considerar si los regenerados tienen libre albedrío y 
hasta qué punto lo tienen. En la regeneración, el entendimiento es iluminado 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 31	

por el Espíritu Santo para que pueda entender tanto los misterios como la 
voluntad de Dios. Y la voluntad misma no sólo es cambiada por el Espíritu, 
sino que también es dotada de facultades, para que, por sí misma, pueda tanto 
querer como hacer el bien (Ro. 8:4–6). Si no concedemos esto, negaremos la 
libertad cristiana y traeremos la esclavitud de la Ley. Además, el profeta trae a 
Dios hablando así: “Pondré Mi ley dentro de ellos, y sobre sus corazones la 
escribiré” (Jer. 31:33; Ez. 36:27). El Señor también dice en el evangelio: “Si el 
Hijo los hace libres, ustedes serán realmente libres” (Jn. 8:36). Pablo también a 
los filipenses: “Porque a ustedes se les ha concedido por amor de Cristo, no sólo 
creer en Él, sino también sufrir por Él” (1:29). Y de nuevo: “Estoy convencido 
precisamente de esto: que el que comenzó en ustedes la buena obra, la 
perfeccionará hasta el día de Cristo Jesús” (v. 6). También, “Dios es quien obra 
en ustedes tanto el querer como el hacer” (Fil. 2:13). 
 Donde, sin embargo, enseñamos que hay dos cosas que deben ser 
observadas: primero, que los regenerados, en la elección y obra de lo que es 
bueno, no sólo obran pasivamente, sino activamente. Porque son movidos por 
Dios, para que ellos mismos hagan lo que hacen. Y Agustín alega en verdad 
que dice que “se dice que Dios es nuestro ayudante: pero ningún hombre puede 
ser ayudado, sino el que hace algo”. Los maniqueos despojaron al hombre de 
toda acción y lo hicieron como una piedra y un bloque. 
 En segundo lugar, que en los regenerados permanece la debilidad. Porque 
viendo que el pecado mora en nosotros y que la carne en los regenerados lucha 
contra el espíritu, incluso hasta el final de nuestras vidas, no realizan fácilmente 
en todos los puntos lo que se habían propuesto. Estas cosas las confirma el 
apóstol (Ro. 7:13–25; Gá. 5:17). Por lo tanto, nuestro libre albedrío es débil a 
causa de las reliquias del viejo Adán que permanecen en nosotros mientras 
vivimos, y de la corrupción humana que tanto se adhiere a nosotros. Entretanto, 
como la fuerza de la carne y las reliquias del viejo hombre no son de una fuerza 
tan grande que puedan apagar totalmente la obra del Espíritu, por eso los fieles 
son llamados libres; pero así reconocen su debilidad y no se glorían en absoluto 
de su libre albedrío. Pues lo que San Agustín repite tantas veces del apóstol 
debe ser tenido siempre presente por los fieles: “¿Qué tienes que no recibiste? 
Y si lo recibiste, ¿por qué te jactas como si no lo hubieras recibido?” (1 Co. 
4:7). A esto hay que añadir que no se cumple inmediatamente lo que nos hemos 
propuesto, porque los acontecimientos de las cosas están en la mano de Dios. 



VOLUMEN	4:	1563-1576	32	

Por lo cual, Pablo rogó al Señor que prosperara su viaje (Ro. 1:10). Por lo tanto, 
también en este aspecto, el libre albedrío es muy débil. 
 Pero en las cosas exteriores, nadie niega sino que tanto los regenerados 
como los no regenerados tienen su libre albedrío. Pues el hombre tiene esta 
constitución común con las demás criaturas (a las que no es inferior) de querer 
unas cosas y no querer otras. Así, puede hablar o callar; salir de su casa o 
permanecer en ella. Aunque en esto también hay que destacar el poder de Dios, 
que hizo que Balaam no pudiera ir tan lejos como quería (Nm. 24:13) y que 
Zacarías, al salir del Templo, no pudiera hablar como hubiera querido (Lc. 
1:22). 
 En este asunto condenamos a los maniqueos, que niegan que el comienzo 
del mal para el hombre, siendo bueno, provenga de su libre albedrío. 
Condenamos también a los pelagianos que afirman que un hombre malo tiene 
suficiente libre albedrío para realizar un precepto bueno. Ambos son refutados 
por la Escritura, que dice a los primeros: “Dios hizo rectos a los hombres” (Ec. 
7:29) y a los segundos: “Si el Hijo los hace libres, ustedes serán realmente 
libres” (Jn. 8:36). 
 
Capítulo 10: La predestinación de Dios y la elección de los 

santos 
 
Dios ha predestinado o elegido desde el principio, libremente y por su sola 
gracia, sin consideración alguna a los hombres, a los santos, a quienes salvará 
en Cristo, según el dicho del apóstol: “Dios nos escogió en Cristo antes de la 
fundación del mundo” (Ef. 1:4); y también: “Él nos ha salvado y nos ha llamado 
con un llamamiento santo, no según nuestras obras, sino según Su propósito y 
según la gracia que nos fue dada en Cristo Jesús desde la eternidad, y que ahora 
ha sido manifestada por la aparición de nuestro Salvador Cristo Jesús” (2 Ti. 
1:9–10). 
 Por lo tanto, aunque no por ningún mérito nuestro, pero no sin un medio, 
sino en Cristo y para Cristo, nos eligió Dios; y los que ahora están injertados en 
Cristo por la fe, también fueron elegidos. Pero los que no tienen a Cristo fueron 
rechazados, según lo que dice el apóstol: “Pónganse a prueba para ver si están 
en la fe. Examínense a sí mismos. ¿O no se reconocen a ustedes mismos de que 
Jesucristo está en ustedes, a menos de que en verdad no pasen la prueba?” (2 
Co. 13:5). 



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 33	

 Para concluir, los santos son elegidos en Cristo por Dios para un fin seguro, 
fin que el apóstol declara, cuando dice: “Nos escogió en Cristo, para que 
fuéramos santos y sin mancha delante de Él. En amor nos predestinó para 
adopción como hijos para sí mediante Jesucristo, para alabanza de la gloria de 
Su gracia” (Ef. 1:4–6). 
 Y aunque Dios sabe quiénes son Suyos, y de vez en cuando se menciona 
el pequeño número de los elegidos, sin embargo, debemos esperar lo mejor de 
todos y no juzgar precipitadamente a ningún hombre como réprobo: porque 
Pablo dice a los filipenses: “Doy gracias a mi Dios por todos ustedes” (ahora 
habla de toda la iglesia de los filipenses) “porque su participación evangelio; 
estoy convencido precisamente de esto: que el que comenzó en ustedes la buena 
obra, como me es justo que yo sienta esto acerca de todos ustedes” (Fil. 1:3–7). 
 Y cuando le preguntaron al Señor si eran pocos los que se salvarían, no les 
contestó ni les dijo que serían pocos o más los que se salvarían o se condenarían, 
sino que exhortó a cada uno a “esforzarse por entrar por la puerta estrecha” (Lc. 
13:24), como si dijera: No os corresponde preguntar precipitadamente sobre 
estos asuntos, sino más bien esfuércense por entrar en el cielo por el camino 
recto. 
 Por eso no admitimos los discursos perversos de algunos que dicen: Pocos 
son los elegidos, y como no sé si estoy en el número de esos pocos, no 
defraudaré a mi naturaleza de sus deseos. Hay otros que dicen: Si soy 
predestinado y elegido por Dios, nada puede impedirme la salvación, que ya 
está ciertamente señalada para mí, haga lo que haga en cualquier momento; pero 
si estoy en el número de los réprobos, ninguna fe ni arrepentimiento me 
ayudarán, ya que el decreto de Dios no puede ser cambiado: por lo tanto, todas 
las enseñanzas y amonestaciones son inútiles. Ahora bien, contra estos hombres 
tiene mucho peso el dicho del apóstol: “El siervo de Dios debe ser apto para 
enseñar, debe reprender tiernamente a los que se oponen, por si acaso Dios les 
da el arrepentimiento, y volviendo en sí, escapen del lazo del diablo, habiendo 
estado cautivos de él para hacer su voluntad” (2 Ti. 2:24–26). Además, Agustín 
también enseña que “tanto la gracia de la libre elección como la predestinación, 
y también las sanas amonestaciones y doctrinas, deben ser predicadas” (Lib. De 
Dono Perseverantiae. Cap. 14).4 

 
	 4	[El	tratado	"De	Dono	Perseverantiae"	de	Agustín,	escrito	en	428/29,	actúa	como	una	
segunda	parte	de	 "De	praedestinatione	 sanctorum",	 aunque	es	una	obra	 independiente.	
Agustín	 define	 la	 perseverancia	 como	 un	 don	 divino	 que	 permite	 a	 un	 individuo	



VOLUMEN	4:	1563-1576	34	

 Por lo tanto, condenamos a los que buscan otra cosa que no sea en Cristo, 
si son elegidos desde toda la eternidad, y lo que Dios ha decretado de ellos antes 
de todo comienzo. Porque los hombres deben oír el evangelio predicado y 
creerlo. Si creen y están en Cristo, sin duda pueden considerar que son elegidos. 
Porque el Padre nos ha revelado en Cristo Su sentencia eterna de 
predestinación, como ya mostramos del apóstol en 2 Timoteo 1:9–10. Por lo 
tanto, esto es, sobre todo, para ser enseñado y bien sopesado, qué gran amor del 
Padre hacia nosotros en Cristo se revela. Debemos escuchar lo que el Señor nos 
predica diariamente en Su evangelio, cómo llama y dice: “Vengan a Mí, todos 
los que están cansados y cargados, y Yo los haré descansar” (Mt. 11:28). Y, “de 
tal manera amó Dios al mundo, que dio a Su Hijo unigénito, para que todo aquél 
que cree en El, no se pierda, sino que tenga vida eterna” (Jn. 3:16). Además, 
“No es la voluntad del Padre que se pierda uno de estos pequeñitos” (Mt. 18:14). 
Por lo tanto, dejemos que Cristo sea nuestro espejo, en el que podamos 
contemplar nuestra predestinación. Tendremos un testimonio muy evidente y 
seguro de que estamos escritos en el libro de la vida, si nos comunicamos con 
Cristo; y Él es nuestro y nosotros Suyos por una fe verdadera. 
 Dejemos que esto nos consuele en la tentación que toca a la predestinación, 
que no hay ninguna más peligrosa: que las promesas de Dios son generales para 
los fieles, en que Él dice: “Pidan, y se les dará; todo el que pide, recibe” (Lc. 
11:9–10); y para concluir, en que oramos, con toda la iglesia de Dios, “Padre 
nuestro que estás en los cielos” (Mt. 6:9); y para que en el bautismo seamos 

 
permanecer	en	Cristo	hasta	el	final	de	su	vida.	A	través	del	Padrenuestro	y	los	escritos	de	
San	Cipriano,	se	destaca	la	necesidad	de	la	gracia	para	mantenerse	fieles,	subrayando	que	
no	podemos	hacerlo	solo	por	nuestra	voluntad	caída.	La	gracia	no	se	da	según	el	mérito	
humano,	 sino	 por	 la	 misericordia	 de	 Dios;	 sin	 esta	 misericordia,	 todos	 estaríamos	
condenados.	 Dios	 decreta	 que	 algunos	 fieles	 que	 caen	 antes	 de	 morir	 sirvan	 como	
advertencia	contra	 la	complacencia,	como	señala	San	Ambrosio.	Los	cristianos	caídos	se	
comparan	con	los	infantes	no	bautizados:	no	estaban	predestinados	a	la	salvación,	y	solo	
Dios	conoce	el	motivo	de	su	elección	o	rechazo.	Los	infantes	no	bautizados	son	condenados	
únicamente	 por	 el	 pecado	 original.	 La	 gracia	 de	 la	 perseverancia	 final	 no	 es	 una	
recompensa,	sino	un	don	de	la	voluntad	justa	y	benevolente	de	Dios.	La	predestinación	de	
los	bautizados	se	refiere	a	la	preparación	divina	de	beneficios	que	aseguran	la	salvación.	
Aunque	 esta	 enseñanza	puede	parecer	desalentadora,	 la	 verdad	 evangélica	no	debe	 ser	
sacrificada	 por	 conveniencia	 pastoral.	 Agustín	 sostiene	 que	 estas	 ideas	 no	 son	 nuevas,	
habiéndolas	expuesto	al	principio	de	su	episcopado,	y	deben	ser	predicadas	con	discreción.	
La	predestinación	se	ejemplifica	supremamente	en	Jesucristo,	cuya	humanidad	fue	asumida	
por	 el	 Verbo	 sin	 mérito	 previo,	 haciendo	 de	 Cristo	 el	 ejemplo	 más	 ilustre	 de	 la	
predestinación.	 [Gerald	 Bonner,	 “Dono	 Perseverantiae,	 De,”	 ed.	 Allan	 D.	 Fitzgerald,	
Augustine	through	the	Ages:	An	Encyclopedia	(Grand	Rapids,	MI;	Cambridge,	U.K.:	William	
B.	Eerdmans	Publishing	Company,	1999),	287.]	



CONFESIONES	REFORMADAS	DE	LOS	SIGLOS	16	Y	17	 35	

injertados en el cuerpo de Cristo y seamos alimentados en Su iglesia, a menudo 
con Su carne y sangre para vida eterna. Así, fortalecidos, se ordena “ocuparnos 
en nuestra salvación con temor y temblor”, según el precepto de Pablo en 
Filipenses 2:12. 
 

Capítulo 11: Jesucristo, verdadero Dios y hombre, y 
único salvador del mundo 

 
Además, creemos y enseñamos que el Hijo de Dios, nuestro Señor Jesucristo, 
fue desde toda la eternidad predestinado y preordenado por el Padre para ser el 
Salvador del mundo. Y creemos que fue engendrado, no sólo en ese momento, 
cuando tomó carne de la virgen María, ni tampoco un poco antes de que se 
establecieran los cimientos del mundo, sino antes de toda la eternidad; y que 
del Padre, de una manera indecible. Porque Isaías dice: “¿Quién puede contar 
Su generación?” (53:8). Y Miqueas dice: “Sus salidas desde los días de la 
eternidad” (5:2). Y Juan dice: “En el principio era el Verbo, y el Verbo era con 
Dios, y el Verbo era Dios” (1:1).  
 Por lo tanto, el Hijo es coigual y consustancial con el Padre, en lo que 
respecta a Su divinidad: verdadero Dios, no sólo por nombre, o por adopción, 
o por un favor especial, sino en sustancia y naturaleza (Fil. 2:6). Así como el 
apóstol dice en otra parte: “Este es el verdadero Dios, y la vida eterna” (1 Jn. 
5:20). Pablo también dice: “el Hijo, a quien constituyó heredero de todo, y por 
quien asimismo hizo el universo; el cual, siendo el resplandor de Su gloria, y la 
imagen misma de Su sustancia, y quien sustenta todas las cosas con la palabra 
de Su poder” (Heb. 1:2–3). Asimismo, en el evangelio, el Señor mismo dice: 
“Padre, glorifícame tú al lado tuyo, con aquella gloria que tuve contigo antes 
que el mundo fuese” (Jn. 17:5). También en otra parte del evangelio está escrito: 
“Los judíos procuraban cómo matar a Jesús, porque decía que Dios era su Padre, 
haciéndose igual a Dios” (Jn. 5:18). 
 Por lo tanto, aborrecemos la doctrina blasfema de Arrio y de todos los 
arrianos, pronunciada contra el Hijo de Dios; y especialmente las blasfemias de 
Miguel Servet, el español, y de sus cómplices, que Satanás, por medio de ellos, 
ha sacado, por así decirlo, del infierno, y ha difundido con gran audacia e 
impiedad por todo el mundo contra el Hijo de Dios. 
 También enseñamos y creemos que el Hijo eterno del Dios eterno fue 
hecho Hijo del hombre, de la simiente de Abraham y de David (Mt. 1:1–25), no 



VOLUMEN	4:	1563-1576	36	

por medio de ningún hombre, como afirmaba Ebion; sino que fue puramente 
concebido por el Espíritu Santo, y nació de María, que siempre fue virgen, tal 
como declara la historia del evangelio. Y Pablo dice: “No socorrió a los ángeles, 
sino que socorrió a la descendencia de Abraham” (Heb. 2:16). Y el apóstol Jn. 
dice: “El que no confiesa que Jesucristo ha venido en carne, no es de Dios” (1 
Jn. 4:3). La carne de Cristo, por lo tanto, no era carne sólo en apariencia, ni 
tampoco carne traída del cielo, como soñaban Valentín y Marción. 
 Además, nuestro Señor Jesucristo no tenía un alma sin sentido ni razón, 
como pensaba Apolinar; ni carne sin alma, como enseñaba Eunomio: sino un 
alma con su razón y carne con sus sentidos, por los cuales sintió verdadero dolor 
en el tiempo de su pasión, tal como Él mismo lo atestiguó cuando dijo: “Mi 
alma está muy triste, hasta la muerte” (Mt. 26:38) y “está turbada mi alma” (Jn. 
12:27). 
 Reconocemos, por tanto, que hay en un mismo Jesucristo nuestro Señor 
dos naturalezas, la divina y la humana; y decimos que estas dos están tan unidas 
o conjuntas que no se absorben, confunden o mezclan, sino que se unen o juntan 
en una sola persona, quedando a salvo y permaneciendo inmóviles las 
propiedades de cada naturaleza: de modo que adoramos a un solo Cristo, 
nuestro Señor, y no a dos; es decir, a un solo Dios y a un solo hombre 
verdaderos; en lo que se refiere a Su naturaleza divina, de la misma sustancia 
con el Padre, y en lo que se refiere a Su naturaleza humana, de la misma 
sustancia con nosotros, y “semejante a nosotros en todo, salvo en el pecado” 
(Heb. 4:15). 
 Así como detestamos la herejía de Nestorio, que hace dos Cristos de uno, 
y disuelve la unión de la persona; así también maldecimos la locura de Eutiques 
y de los monotelitas o monofisitas que derrocan la propiedad de la naturaleza 
humana. 
 Por lo tanto, no enseñamos que la naturaleza divina en Cristo sufrió o que 
Cristo según Su naturaleza humana está todavía en el mundo, y así en todo 
lugar. Porque no pensamos ni enseñamos que el cuerpo de Cristo dejó de ser un 
verdadero cuerpo después de Su glorificación, o que fue deificado, y tan 
deificado que dejó de tener sus propiedades, en lo que respecta al cuerpo y al 
alma, y se convirtió totalmente en una naturaleza divina y comenzó a ser una 
sola sustancia: y, por lo tanto, no permitimos ni recibimos las sutilezas poco 
ingeniosas, y las disputas intrincadas, oscuras e inconstantes de Schwenkfeld y 
otros vanos charlatanes sobre este asunto; tampoco somos Schwenkfeldianos. 


